
LA
 S

ID
RA

ב"ה

BO
Les trois dernières plaies ac-
cablent l’Égypte  : une armée de 
sauterelles dévore les cultures 
et la végétation  ; une obscurité 
épaisse, palpable enveloppe le 
pays et tous les premiers-nés de 
l’Égypte sont tués à la moitié de 
la nuit, le 15 du mois de Nissan.
D.ieu ordonne la première 
Mitsva au Peuple d’Israël  : celle 
d’établir un calendrier basé sur 
le renouvellement de la lune. 
Les Hébreux sont également en-
joints d’apporter une « offrande 
pascale » à D.ieu : un agneau ou 
un chevreau doit être abattu et 
son sang aspergé sur les deux 
linteaux et sur le haut de la porte  
de la demeure des Hébreux, pour 
que D.ieu «  passe par-dessus  » 
ces foyers quand Il viendra tuer 
les premiers-nés égyptiens. La 
viande rôtie de l’offrande sera 
consommée en cette nuit avec 
la Matsa (pain non levé) et les 
herbes amères.
La mort des premiers-nés finit 

par briser la résistance du Pha-
raon et il renvoie littéralement 
les Enfants d’Israël de son pays. 
Ils doivent s’en aller dans une 
telle hâte que leur pâte n’a pas 
le temps de lever et les seules 
provisions qu’ils emportent sont 
ce pain non levé. Avant de par-
tir, ils demandent à leurs voisins 
égyptiens de leur remettre de 
l’or, de l’argent et des vêtements, 
réalisant ainsi la promesse faite 
à Avraham que ses descendants 
quitteraient l’Egypte avec de 
grandes richesses.
Les Enfants d’Israël reçoivent le 
commandement de consacrer 
tous les premiers-nés et de célé-
brer chaque année l’anniversaire 
de l’Exode, en se débarrassant de 
tout le levain en leur possession 
pendant sept jours et de racon-
ter leur rédemption à leurs en-
fants. Ils sont également enjoints 
de mettre les Téfilines sur le bras 
et la tête, en souvenir de l’Exode 
et de leur engagement à D.ieu.

Sang, sueur et larmes
Le Peuple juif avait déjà reçu 
la promesse de sa libération 
d’Égypte. Neuf des dix plaies 
avaient été infligées. Le peuple 
égyptien était à bout de res-
sources.  
La Paracha hebdomadaire de la 
Torah poursuit en relatant que 
D.ieu ordonna alors à Moché 
d’enjoindre au Peuple juif de 
prendre un agneau et de l’atta-
cher au pied du lit le dixième 
jour du mois. Ils devraient le 
conserver ainsi jusqu’au quator-
zième jour du mois, moment où 
ils sacrifieraient l’agneau en of-
frande à D.ieu.  
De plus, il leur est précisé que 
seuls ceux qui étaient circoncis 
seraient autorisés à participer 
à cette offrande pascale.  Selon 
nos Sages, ces deux Mitsvot - le 
sacrifice de l’agneau pascal et la 
circoncision - ont été instituées à 
ce moment précis, pour une rai-
son bien spécifique.  

E D I T O

Suite en page 2

Articles et contenu réalisés par le Beth Loubavitch  |  8, rue Lamartine - 75009 Paris  |  Tél : 01 45 26 87 60  |  Fax : 01 45 26 24 37  |  www.loubavitch.fr  
chabad@loubavitch.fr  |  Association reconnue d’Utilité Publique, habilitée à recevoir les DONS et les LEGS • Directeur : Rav S. AZIMOV

ÎL
E-

D
E-

FR
A

N
C

E 

PR
O

V
IN

C
E

A partir du dimanche 18 janv.  |  Pose des Téfilines : 7h 29   Heure limite du Chema : 10h 48    Roch ‘Hodech Chevat : lundi 19 janvier 2026

5786 / N° 17 
(59ème année)

CHABBAT
PARCHAT
BO
SAM. 24 JANV. 2026
6 CHEVAT

Horaire d’entrée et sortie de 

CHABBAT BO
vendredi 23 janv. 

par ‘Haïm Chnéor Nisenbaum

Se souvient-on encore combien le monde parais-
sait stable il y a si peu de temps ? Certes, inquié-

tudes et conflits existaient mais, malgré tout, après 
les horreurs de la seconde guerre mondiale, tout 
paraissait en quelque sorte plus serein. Et on se 
prenait parfois à penser à une longue ère de paix, 
même toute relative. En tous cas, tout semblait plus 
prévisible et, par conséquent, plus rassurant. Mais, 
nous le savons, le sort des hommes n’est jamais 
définitif et le cours de la vie ne présente jamais 
la régularité espérée. Voici que réapparaissent des 
logiques qu’on pouvait croire appartenir au passé. 
Les états s’invectivent, se menacent et souvent fi-
nissent par s’affronter. L’esprit de puissance et de 
domination est à l’œuvre à la surface de la planète 
et rien ne semble être aujourd’hui capable de l’ar-
rêter. Et les hommes de s’interroger  : quel avenir 
pour le monde ? Où est donc le chemin d’une paix 
retrouvée ?
Certes, le pouvoir de décréter la paix ne nous ap-
partient pas, nul n’en a la puissance. Cependant, la 

QUEL RÊVE DE PAIX ?

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

D’après un enseignement du Rabbi de Loubavitch

Sortie : 18h 27ENTRÉE 17h 15

rechercher reste essentiel. La liturgie juive en porte 
la marque. N’invoque-t-elle pas « Celui à Qui la paix 
appartient » pour Lui demander de «  l’accorder à 
Son peuple » ? C’est dire à quel point il s’agit bien 
là d’une idée fondamentale, base de tous les acquis 
de la civilisation et, pour tout dire, d’un monde hu-
main. La paix, ainsi considérée, doit commencer 
quelque part. Et finalement, n’est-ce pas sur ce ter-
rain-là que nous en sommes les premiers acteurs ? 
Car la paix doit être d’abord réalisée en nous.
Faire la paix en soi, c’est là un grand défi. Ecarter 
les éléments négatifs, faire surgir les éléments 
constructeurs, porter en soi, avec sincérité, que la 
sérénité est la compagne fidèle du meilleur service 
de D.ieu et que la joie est son couronnement. Dans 
ce sens, la paix est véritablement pour chacun une 
clé. Elle ouvre les portes de son propre monde meil-
leur. Et, en allant plus loin, ne peut-on considérer 
que la paix commune est aussi l’addition de toutes 
ces paix individuelles qui sont autant d’étapes d’un 
plus grand processus ? Car elle est sans doute une 
idée contagieuse. Elle se répand avec éclat de l’in-
dividuel au collectif et amène le monde à son ac-
complissement : la sérénité éternelle.

Bordeaux	 	17.39
Deauville		 17.23
Grenoble	 	17.13
Lille		 17.06

Lyon		  17.15
Marseille		 17.20
Montpellier		 17.25
Nancy		  17.00
Nantes		  17.36

Nice		  17.11 
Rouen		  17.18
Strasbourg		 16.55
Toulouse		 17.35



•

LA
 S

ID
R

A
ét

ud
e 

du
  

R
A

M
BA

M

• DIMANCHE 18 JANVIER – 29 TÉVET
Mitsva négative n° 288 : Il nous est interdit de trancher un 
jugement sur la base [de la déposition] d’un seul témoin, 
comme il est dit : « Un seul témoin ne se lèvera pas contre 
un homme ».
• LUNDI 19 JANVIER – 1er CHEVAT
Mitsva négative n° 286 : Il est interdit au juge d’accepter le 
témoignage d’un homme impie et d’agir en tenant compte de 
son témoignage.
• MARDI 20 JANVIER – 2 CHEVAT
Mitsva négative n° 287 : C’est l’interdiction qui a été faite 
au juge d’accepter le témoignage de proches parents, comme 
il est dit : « Les pères ne mourront pas du fait des fils » ; par 
tradition orale, nous avons appris [l’interprétation suivante 
:] que les pères ne mourront pas à cause du témoignage des 
fils. Et il en va de même pour les autres proches parents.
• MERCREDI 21 JANVIER – 3 CHEVAT
Mitsva négative n° 285 : C’est l’interdiction qui nous a été 
faite de faire un faux témoignage, comme il est dit : « Tu ne 
rendras point contre ton prochain un faux témoignage ».
• JEUDI 22 JANVIER – 4 CHEVAT
Mitsva positive n° 180 : Il s’agit du commandement nous 
enjoignant de punir les témoins qui ont fait un faux témoi-
gnage en les condamnant au même châtiment qu’ils avaient 

l’intention d’infliger (à l’accusé) par leur témoignage.
• VENDREDI 23 JANVIER – 5 CHEVAT
Mitsva positive n° 174 : Il s’agit du commandement nous 
incombant d’obéir au Grand Sanhédrin et d’agir conformé-
ment aux ordres de ses juges, en ce qui concerne les actes 
interdits et les actes permis.
Mitsva négative n° 312 : C’est l’interdiction qui nous a été 
faite de nous opposer aux maîtres de la Tradition, paix soit 
sur eux, et de nous écarter en quoi que ce soit de ce qu’ils ont 
ordonné en interprétant la Torah.
Mitsva négative n° 313 : Il nous est interdit d’ajouter aux 
commandements de la Loi Ecrite ou Orale.
Mitsva négative n° 314 : Il nous est interdit de retrancher 
des commandements de la Loi Ecrite ou Orale.
• SAMEDI 24 JANVIER – 6 CHEVAT
Mitsva négative n° 318 : Il nous est interdit de maudire nos 
parents.
Mitsva négative n° 319 : Il nous est interdit de frapper nos 
parents.
Mitsva positive n° 210 : Il s’agit du commandement d’ho-
norer nos parents.
Mitsva positive n° 211 : Il s’agit du commandement de 
craindre nos parents.

Ex
tr

ai
t d

u 
Sé

fe
r 

H
am

it
sv

ot
 (M

aï
m

on
id

e)

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

Une étude quotidienne 
instaurée par le Rabbi 

pour l’unité du peuple juif

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

Rachi cite le sage talmudique Rabbi 
Matya ben ‘Harach qui donne cette 
interprétation à cette séquence  : 
«  Le moment est venu pour Moi de 
tenir Mon serment que J’ai fait aux 
Patriarches, à savoir que Je libérerai 
leurs descendants. Hélas, ceux-ci ne 
possèdent aucune Mitsva en main à 
laquelle se consacrer afin d’être ra-
chetés, comme il est écrit  : ‘Et vous 
étiez nus et dépourvus [de Mitsvot]’. 
C’est pourquoi Il leur donna alors 
deux préceptes  : le sang du sacrifice 
pascal et le sang de la circoncision ».
L’exil long et pénible, marqué par la 
sueur et les larmes, devait culminer 
par le sang ; celui du sacrifice pascal 
et celui de la circoncision. 
Une question peut être posée  : par-
mi les nombreuses Mitsvot que D.ieu 
aurait pu leur confier, pourquoi a-t-Il 
choisi précisément ces deux-là ? 
Par ailleurs, pourquoi fallait-il qu’Il 
leur donne deux Mitsvot  ? Même 
s’ils n’avaient observé qu’une seule 
Mitsva, ils n’auraient plus été consi-
dérés comme « nus » sur le plan spiri-
tuel. Une seule Mitsva ne pouvait-elle 
donc pas constituer un vêtement  
valable ? »

Élimination de deux obstacles  
à la Rédemption

Le Peuple juif en Égypte se caracté-
risait par l’absence de deux qualités 
distinctes. Premièrement, les Hébreux 
manquaient d’actions positives et 
n’étaient donc pas préparés à la forme 
active du service de D.ieu que le Don 
de la Torah allait exiger d’eux. 
Deuxièmement, il existait une insuf-
fisance dans leur capacité à se distan-
cier du mal. S’ils n’avaient pas modi-
fié cet état de fait, ils seraient sortis 
d’Égypte avec leur mal et n’auraient 

pu survivre en tant que Peuple juif, 
dont les valeurs sont conformes à la 
Torah.  
Pour lever ces deux obstacles à 
l’Exode, il était dès lors nécessaire 
d’instaurer deux préceptes distincts. 
L’alliance de la circoncision constitue 
la manifestation la plus significative 
de l’engagement envers D.ieu et active 
le réservoir d’énergie positive chez 
l’individu. 
La circoncision est la seule Mitsva 
qui laisse une empreinte permanente 
sur la personne. Par conséquent, elle 
illustre parfaitement la dévotion in-
conditionnelle et sans réserve du Juif 
à accomplir ce que D.ieu exige en tout 
temps. En revanche, le sang du sacri-
fice pascal symbolise le rejet du né-
gatif. Il était bien connu que les Égyp-
tiens vénéraient l’agneau comme une 
divinité. En sacrifiant l’agneau et en 
aspergeant son sang, on démontrait 
ainsi son aversion totale et son rejet 
absolu du mal. 

S’habiller pour l’occasion
La Torah nous enseigne (et nos Sages 
ont renforcé cette conviction) que 
les temps pré-messianiques, dans 
lesquels nous vivons actuellement, 
correspondent à la période précédant 
l’Exode d’Égypte.
Toutes les justifications avancées 
pour notre séjour en exil sont désor-
mais caduques. Pourquoi, alors, D.ieu 
nous maintient-Il dans cet état ?  
Une réponse proposée est que D.ieu 
souhaite que nous entrions dans l’ère 
messianique «  pleinement et riche-
ment vêtus ». 
Plutôt que de nous plonger abrupte-
ment dans un monde nouveau, fait 
de pure bonté et de sainteté, sans 
préparation préalable, Il nous offre 

de nombreuses occasions de «  nous 
habiller » davantage par l’accomplis-
sement d’une Mitsva supplémentaire. 
Chaque Mitsva réalisée aujourd’hui 
renforce notre familiarité avec la Lu-
mière divine qui brillera à l’époque 
messianique et accroît notre récepti-
vité envers elle.  
Cependant, le fait d’être spirituelle-
ment « habillés » ne saurait suffire à 
lui seul. Nous avons également le de-
voir de veiller à ce qu’aucun Juif ne 
demeure dans un état où il n’est pas 
préparé.  
L’un des commandements bibliques 
stipule  : «  Si tu vois quelqu’un nu, 
tu le couvriras » (Yechayahou 58  : 7). 
Cette obligation de vêtir les démunis 
doit être comprise au sens figuré tout 
autant qu’au sens littéral. Lorsqu’un 
individu est dépourvu des «  vête-
ments  » symboliques des Mitsvot, il 
incombe à autrui de les lui fournir. Ce 
devoir revêt une importance particu-
lière en cette ère pré-messianique, car 
chaque vêtement offert aux autres 
contribue à notre propre préparation 
pour la Rédemption finale.  
Par ailleurs, si nous avons excellé ou 
nous sommes spécialisés dans une 
catégorie spécifique de Mitsvot, cela 
peut s’avérer insuffisant. Le Tout-Puis-
sant pourrait exiger que nous soyons 
entièrement parés afin de couvrir 
toutes nos insuffisances.  
De surcroît, chaque nouvelle Mitsva 
accomplie individuellement ou of-
ferte à un autre Juif pourrait consti-
tuer la Mitsva décisive permettant 
au Tout-Puissant de déclarer  : « Cela 
suffit déjà ! ». Il n’y a alors plus besoin 
de prolonger notre séjour ici puisque 
chaque Juif a accompli une Mitsva et 
est ainsi adéquatement « vêtu » pour 
la venue du Machia’h.



Les durs combats à Gaza lors de l’opération « Plomb durci » en 
2014 ont laissé des cicatrices profondes dans le corps et l’âme de 

Gal Shemoul, originaire des Krayot. Infirmier de guerre dans le 15ème 
bataillon Golani, il a été particulièrement marqué par un épisode 
tragique.
C’était lors de l’incendie d’un tank dans lequel ont été tués sept sol-
dats et où le corps du combattant Orone Chaoul a été kidnappé. Au 
même moment, à quelques centaines de mètres de là, un terroriste 
tira à bout portant sur le soldat Shon Carmeli.
Gal qui était infirmier courut en direction de Shon, malgré le danger 
impliqué, pour tenter de lui sauver la vie. Tout en courant, il remar-
qua des silhouettes inquiétantes qui bougeaient entre les débris, à 
quelques mètres de lui. Ces hommes tirèrent dans sa direction. Il 
se précipita à terre tandis que trois balles passèrent au-dessus de 
sa tête. A cet instant, instinctivement, Gal cria le verset : « Chema 
Israël ». Les tirs cessèrent immédiatement.
Ce n’est que des années plus tard que Gal comprit que ces tirs prove-
naient des forces de Tsahal qui l’avaient, par erreur, identifié comme 
terroriste. C’était la prière du Chema Israël qui leur avait fait com-
prendre qu’il s’agissait d’un soldat ami et c’est pourquoi ils avaient 
arrêté de tirer. A la suite de cet épisode, Gal fut reconnu comme bles-
sé de guerre. Mais il gardait en tête le traumatisme de n’avoir pas pu 
sauver son ami Shon.
En sortant de Gaza, Gal rencontra des ‘Hassidim Loubavitch qui dis-
tribuaient aux soldats des Siddourim (livres de prières) et des exem-
plaires du Tanya, le livre de base de la ‘Hassidout ‘Habad, rédigé il y 
a plus de deux siècles par Rabbi Chnéor Zalman de Lyadi. Gal ouvrit 
le livre, pensant qu’il le comprendrait facilement puisqu’il était écrit 
en hébreu, sa langue maternelle, mais il réalisa bien vite que ce livre 
n’était pas d’un accès facile. Néanmoins, il le conserva, ressentant 
qu’il contenait une force intérieure intéressante.
Il y a quatre ans, Gal rencontra Rav Yossi Deutsch qui est Chalia’h 
(émissaire du Rabbi) dans les Krayot. Il évoqua ce livre qu’il avait 
reçu et soupira tellement il était déçu de ne pas le comprendre. Rav 
Deutsch qui est justement un descendant de Rabbi Chnéor Zalman 
lui proposa d’étudier avec lui chaque semaine le Tanya.
« Cette étude me permit de découvrir ce qu’est vraiment le judaïsme 
et m’incita à respecter davantage les commandements divins. 
Maintenant, je mets les Téfilines chaque jour, j’étudie régulièrement 
et je progresse pas à pas dans la pratique quotidienne. »
Il y a deux ans et demi, Gal a participé à un voyage organisé à New 
York dans le cadre de l’Association « Lev E’had » qui se dévoue pour 
les soldats touchés physiquement et mentalement, ceux que le Rab-
bi demanda qu’on appelle « remarquables » (plutôt que « handica-
pés »). Le point fort de ce voyage fut la visite au Ohel – le tombeau 
du Rabbi à Queens. Après avoir reçu des explications sur la vie et 
l’ampleur de l’œuvre du Rabbi, chacun put entrer, prier, réciter des 
Tehilim (Psaumes) et écrire une lettre en demandant des bénédic-

tions pour soi-même et pour les autres.
« Cette visite au Ohel m’a renforcé dans mon attachement au ju-
daïsme et je continue à augmenter ma pratique religieuse. Depuis 
que je suis revenu, je me suis moi-même impliqué davantage dans 
la diffusion du judaïsme, en particulier à l’hôpital Rambam afin 
d’apporter de la joie aux soldats qui y sont hospitalisés : je veux moi 
aussi contribuer à faire jaillir chez eux l’étincelle qui s’est allumée 
chez moi. »
L’année dernière, très exactement le 18 Tévet 2025, Gal a vécu un 
événement extraordinaire qu’il ne peut que qualifier de miracle  : 
«  J’étais sorti avec quelques amis dans un restaurant de Tel-Aviv. 
Nous discutions à l’extérieur quand, en pleine conversation, mon 
ami Ofek Miller m’a pris ma casquette et la posa sur sa tête mais à 
l’envers, avec la visière dans le cou. Pourquoi ? Pourquoi pas, après 
tout…
« Au même moment, un terroriste est arrivé derrière nous, s’est ap-
proché directement d’Ofek et a tenté de le poignarder dans le cou. 
Miraculeusement, la visière de la casquette a fait dévier la trajec-
toire du poignard qui aurait pu lui être fatal. Les gens ont commencé 
à courir dans tous les sens. Un passant qui avait assisté à la scène 
sortit son pistolet et abattit l’ignoble terroriste. Quant à moi, j’ai re-
marqué qu’Ofek saignait abondamment. Le poignard avait glissé 
mais avait néanmoins blessé grièvement mon ami. Comme j’ai reçu 
une formation d’infirmier militaire, je savais quels étaient les pre-
miers soins dans ce cas  : j’ai prestement enlevé ma chemise avec 
laquelle j’ai effectué un garrot pour arrêter l’hémorragie. Je lui ai 
ainsi sauvé la vie. Par la suite, j’ai déclaré à Ofek qu’ainsi, en sauvant 
sa vie, je me consolais un peu de n’avoir pas pu sauver mon ami 
Shon Carmeli à Gaza.
« De façon tout à fait extraordinaire, on annonça au même moment 
que la dépouille du soldat Orone Shaoul avait été retrouvée lors 
d’une opération audacieuse de Tsahal et avait pu être enterrée en 
terre d’Israël. Encore une boucle qui, pour moi, était bouclée.
« Ofek a reçu de nombreuses réactions de gens qui avaient visionné 
le film de l’attentat et qui avaient décidé, à la suite de ce miracle, 
de mieux respecter le Chabbat. Et, effectivement, quand on regarde 
cette suite d’événements, on ne peut que rester bouche bée.
«  Je sais au plus profond de moi-même que je me tiens sur mes 
deux jambes par le mérite de ma prière auprès du tombeau du Rab-
bi de Loubavitch et de mon attachement à Rabbi Chnéor Zalman : 
L’année dernière, la veille de la Hilloula de Rabbi Chnéor Zalman, 
je m’étais engagé à adresser pour un an un règlement mensuel 
pour l’entretien de la tombe de Rabbi Chnéor Zalman à Haditch, en 
Ukraine. Le dernier versement avait eu lieu quelques jours avant 
l’attentat… ».

Mendy Shaikevitz
Si’hat Hachavoua N° 2036
Traduit par Feiga Lubecki

ETI N C E LLES D E M AC H I A’ H

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

R E C I T

Parmi les dix plaies qui frappèrent l’Egypte figure celle de l’obs-
curité. « Moïse étendit sa main vers le ciel et il y eut l’obscurité 

sur toute la terre d’Egypte » dit le texte (Ex. 12 : 35). Puis il poursuit : 
« On ne vit pas son ami et ne se leva pas de sa place pendant trois 
jours et, pour tous les Juifs, il y eut de la lumière dans leurs lieux de 
résidence ». Ce dernier point nous indique que la lumière ne se limita 
pas au périmètre des maisons juives mais que, là où un Juif allait, la 
lumière l’accompagnait.
De la même façon, notre exil est un temps d’obscurité et celle-ci 
s’exprime moralement et spirituellement. Cependant, dès à présent, 
comme cela se passa pour nos ancêtres en Egypte, la lumière de la 
Sainteté nous accompagne où que nous soyons. Elle nous donne la 
force nécessaire pour parvenir à la Délivrance finale.

(D’après un commentaire du Rabbi de Loubavitch  – 
Chabbat Parachat Vayélè’h 5746) H.N.

Partout, la lumière !

ÉTUDIER LE TANYA ET VIVRE DES MIRACLES



LA
 S

ID
RA

LA HALAKHA
de la semaine

Qui récite le Kaddich pour un défunt ?

Un fils récite le Kaddich des orphelins après le décès de son 
père ou de sa mère pendant onze mois. S’il n’y a pas de fils 
ou si le fils est dans l’impossibilité de le faire – quelle que soit 
la raison – il peut et même il doit nommer un émissaire qui 
récitera le Kaddich à sa place. On transmettra à celui-ci le 
prénom hébraïque du défunt et du père du défunt et, si pos-
sible, l’émissaire mentionnera ces prénoms chaque matin.
Il est normal et même recommandé de dédommager cet 
émissaire plutôt que de demander un service gratuit car ain-
si il se créé un lien plus profond entre l’émissaire et l’âme 
du défunt. Selon certains décisionnaires, il est préférable de 
choisir un émissaire parmi ceux qui étudient la Torah et ain-
si d’acquérir le mérite de renforcer cette étude.
Un tel émissaire peut réciter le Kaddich pour plusieurs dé-
funts, même si lui-même le récite pour l’un de ses propres 
parents (sauf le douzième mois après le décès de ses parents 
où on ne doit pas réciter le Kaddich).
On peut aussi demander à cet émissaire de diriger l’office 
pendant la période du deuil mais cet émissaire ne sera pas 
prioritaire s’il y a dans la synagogue quelqu’un qui est effec-
tivement en deuil d’un parent.

F.L. (d’après Rav Mena’hem Waba
Si’hat Hachavoua N° 2014)

Attention : ce feuillet ne peut pas être transporté dans le domaine public pendant le Chabbat.

VENTE · LOCATION · GESTION · VIAGER 
LOCAUX COMMERCIAUX

Estimation offerte sous 48h  
sur tout Paris et proche banlieue

o p t i m u m @ o r p i . c o m

Orpi Optimum 
Rudy HAROSCH

87 rue de Crimée - Paris 19e

Tél : 01.42.00.02.02

3 Agences à votre service 
Marais - Buttes Chaumont - Jourdain/Belleville

Prise de RDV : 
Feivel Basanger
01 41 83 19 23 
06 21 65 58 71

32-36 rue de Stalingrad
93310 Le Pré S. Gervais

LE NUMERO
DE LA 
COMMUNAUTÉ1

Service  
Porte à Porte 

 sur présentation de la Sidra‒ 8 €

A 3mn de la Porte de Pantin
CONTROLE TECHNIQUE AUTOMOBILE

Contrôle 
Technique 

moto

NOUVEAU  !!

SOLUTION
NUMÉRIQUE 
SECURITE

01 80 91 59 14
Caméra &
Vidéo-Surveillance
 
Alarme &
Télésurveillance 

Contrôle d’accès &
Interphonie
 
Serrurerie &
Portes blindées

Store, Volet &
Rideau métallique

INSTALLATION, MAINTENANCE & DÉPANNAGE

Nous recrutons  

des commerciaux


