
 TÉROUMA - 4 ADAR 5786 - 21 FÉVRIER 2026

Pahad DavidPahad David
Divrei Torah extraits des 

enseignements du Tsaddik Rabbi 
David ‘Hanania Pinto chlita

Maskil Lédavid rapidement : dès qu’il tarda à redescendre, ils n’en purent plus et 
construisirent le veau d’or.

Il en ressort que tout homme a besoin d’une image spirituelle à 
laquelle il peut s’attacher. En Egypte, nos ancêtres s’attachèrent 
à celle de Paro, en qui ils voyaient une divinité du fait que les 
eaux du Nil montaient à sa rencontre (Rachi sur Béréchit 47, 
10). Par la suite, quand ils constatèrent qu’il se prosternait lui-
même devant Moché, ils transposèrent leur dépendance en lui 
en une autre absolue en Moché. Par conséquent, dès l’instant 
où il tarda à redescendre du mont Sinaï, ils s’affolèrent, croyant 
mort celui en qui ils avaient placé tous leurs espoirs. Dès lors, 
ils recherchèrent immédiatement une nouvelle image qui leur 
servirait d’intermédiaire dans leur service divin, ce pour quoi 
ils construisirent le veau d’or, se replongeant malheureusement 
dans les abominables pratiques idolâtres égyptiennes.

Hachem, connaissant la faiblesse de Son peuple, désirait le 
détacher complètement de cette habitude d’identification. Aussi 
fit-Il en sorte que Moché tarde à descendre de la montagne, les 
estimant capables de surmonter cette épreuve en s’abstenant 
de construire un veau d’or et, simultanément, d’en déduire 
la nécessité de Le servir de manière directe. Cependant, une 
fois que le peuple juif ne se montra pas à la hauteur de cette 
épreuve, Hachem dit à Moché : « Descends, car ton peuple s’est 
corrompu.  » (Chémot 32, 7) Leur dépendance excessive par 
rapport à Moché les précipita à un niveau bas et indigne.

La vie d’un homme sur terre étant limitée, Hachem cherchait à 
détacher Ses enfants de cette habitude d’identification. Car, s’ils 
ne s’habituaient pas à Le servir de façon directe, ils risquaient, dès 
la mort de Moché, de se retrouver aussitôt complètement perdus.

Ainsi donc, D.ieu leur demanda de construire un tabernacle, 
lieu où résiderait Sa présence, afin qu’ils y puisent les forces 
spirituelles nécessaires pour Le servir. Il est dit : « Ils Me feront 
un sanctuaire et Je résiderai au milieu d’eux », tout homme devant 
préparer son corps à devenir un petit tabernacle, c’est-à-dire un 
réceptacle digne de la Présence divine. En effet, le tabernacle 
finirait par être détruit, tout comme les deux Temples. L’homme 
doit donc s’efforcer de devenir lui-même un réceptacle digne 
pour la Présence divine, de sorte à ne pas se trouver désemparé 
suite aux destructions successives du tabernacle et des Temples. 
Tel est le sens du verset : « Là où il n’y a pas d’homme, efforce-toi 
d’en être. » (Avot 2, 5)

Aujourd’hui, en l’absence de Temple duquel nous aurions pu 
puiser des forces ravivant notre corps et notre âme, nous avons 
pris l’habitude de nous rendre sur les tombeaux des justes, pour 
nous y recueillir et prier d’avoir droit au salut par leur mérite. 
Toutefois, qu’on n’en vienne pas à croire, à D.ieu ne plaise, que 
le juste lui-même nous accorde la bénédiction  ; il n’est qu’un 
intermédiaire, intercédant en notre faveur.

LA NÉCESSITÉ DE CONSTRUIRE LE TABERNACLE
« Ils Me feront un sanctuaire et Je résiderai au milieu d’eux. » 
(Chémot 25, 8)
Il y a lieu de se demander pourquoi Hachem a ordonné qu’on Lui 
construise le tabernacle comme demeure, alors que, même si l’on 
pouvait rassembler tous les mondes supérieurs et inférieurs, ils 
ne seraient pas suffisamment vastes pour contenir Sa grandeur 
et Sa redoutable majesté.

Conscient que l’homme ne peut pas se mesurer à une épreuve 
dépassant ses capacités, Hachem ne le soumet à un test que dans 
la mesure où il sera capable de le surmonter. Par ailleurs, plus un 
homme se trouve à un niveau élevé, plus il est en mesure de faire 
face à une épreuve de taille. Or, lors de leur traversée du désert, 
les enfants d’Israël méritèrent de vivre de façon miraculeuse  : 
leurs vêtements et chaussures ne se détérioraient pas, ils 
n’avaient pas de besoins naturels et Hachem s’adressait à eux « 
face à face ». Par rapport à son niveau exceptionnellement élevé, 
cette «  génération de la connaissance  » aurait dû surmonter 
l’épreuve, en s’abstenant de construire un veau d’or en dépit 
du retard apparent de Moché. Mais, elle se laissa séduire par le 
mauvais penchant.

Le verset « Ils eurent foi en Hachem et en Moché, Son serviteur » 
(Chémot 14, 31) souligne que la foi des enfants d’Israël dans leur 
Créateur était basée sur leur foi en Moché. En tant que chef 
spirituel, il les menait à croire en D.ieu. En outre, c’est par le 
mérite de Moché qu’ils bénéficièrent de tant de miracles dans 
le désert, puisque, n’ayant pas encore accepté la Torah, ils ne 
détenaient pas de mérite personnel. Ceci constituait une raison 
supplémentaire à leur foi en Moché, elle-même médiatrice de 
leur foi en D.ieu. Ils voyaient en Moché une image divine, de 
laquelle ils puisaient les forces nécessaires pour servir Hachem.

Par conséquent, lorsque Moché 
monta au ciel, les enfants d’Israël 

ressentirent soudain une terrible 
sensation de vide. Conscient 
de l’identification spirituelle à 
sa personne, Moché leur avait 
conseillé, avant de monter sur 
le mont Sinaï, de s’attacher à 
Aharon et ‘Hour durant son 

absence et de puiser en eux les 
forces nécessaires pour servir 

Hachem. Cependant, ils étaient 
liés à lui de manière si radicale qu’ils 

n’y parvinrent point et s’égarèrent 



HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

TSÉDAKA ET GUÉRISON
Invité à une grande soirée de gala 
organisée en Israël en faveur d’une 
caisse de charité, je remarquai, en 
arrivant sur les lieux, la présence 
de nombreux Rabanim célèbres. 
Je me dis qu’ils prononceraient 
certainement des paroles de 
renforcement à l’intention du 
public et que ma présence n’était 
donc pas indispensable. Aussi, 
me dirigeai-je vers la sortie pour 
rejoindre un autre rassemblement 
où l’on m’attendait et m’avait demandé de prendre la parole.

Mais, lorsque je m’apprêtais à quitter la salle, une dame 
handicapée, assise dans un fauteuil roulant, s’avança vers moi 
et me demanda de lui accorder quelques minutes d’attention.

J’acquiesçai et elle se mit à me raconter son histoire. Avant 
d’être frappée par ce handicap, elle avait l’habitude de donner 
des cours à des femmes portant sur des sujets de morale, 
raffermissant leur crainte du Ciel et les rapprochant de D.ieu. 
Son handicap l’empêchait de poursuivre cette tâche, ce qui 
la peinait énormément. Mère de dix enfants, leur éducation 
lui était également devenue plus difficile, mais sa plus grande 
peine était de ne pouvoir continuer à renforcer le public 
féminin à travers ses cours. Aussi me demandait-elle ma 
brakha pour une prompte guérison, par le mérite de mes 
ancêtres.

Au même instant, j’entendis qu’on faisait appel au public  : il 
manquait encore une certaine somme pour combler des 
besoins urgents de la caisse de charité. Aussi, fis-je dans 
mon cœur le vœu, si le Créateur accordait la guérison à cette 
femme et lui permettait de marcher à nouveau, de compléter 
la somme manquante. Après une certaine période, elle guérit 
et put, grâce à D.ieu, recommencer à marcher comme tout le 
monde. Je me demandais alors comment j’allais pouvoir tenir 
parole et transmettre à la tsédaka l’importante somme que je 
m’étais mentalement engagé à verser. Face à ma détresse et à 
ma volonté de tenir mes engagements, on m’envoya, du Ciel, le 
salut de manière miraculeuse.

Un Juif très fortuné, qui avait offert plusieurs sifré Torah à une 
synagogue de Jérusalem, m’invita à la cérémonie célébrant cet 
évènement. J’acceptai de me joindre à cette fête en l’honneur 
de la Torah et, en guise de remerciement pour ma participa-
tion, ce notable me remit une enveloppe fermée, précisant que 
cet argent était destiné à la tsédaka. En tâtant l’enveloppe, je 
compris qu’elle contenait un chèque. M’adressant au généreux 
donateur, je lui demandai s’il y avait inscrit la somme qu’il me 
fallait rassembler.

Sidéré, il me questionna : « D’où le Rav le sait-il donc ?! »

Je lui racontai les faits qui avaient présidé à ce concours de 
circonstances et m’empressai de transmettre l’enveloppe à son 
destinataire, comme je l’avais promis. L’assistance miraculeuse 
que le Saint béni soit-Il m’avait accordée me permit alors de 
ressentir, de manière palpable, combien Il est attentif à nos 
prières.

Histoire du Baal Chem Tov

Chabbat Chalom

La force du désir sincère – 
Être proche d’Hachem par 

l’aspiration du cœur
סֶף )שמות כז, י( קֵיהֶם כָּ דִים וַחֲשֻׁ וָוֵי הָעַמֻּ

«  Les crochets des piliers et leurs attaches étaient en 
argent. » (Exode 27, 10)

Rabbi Abraham de Porisov zatsal, petit-fils du célèbre 
Rabbi de Pshis’ha, se distinguait par une humilité 
exceptionnelle et une grande modestie. Malgré son 
illustre lignée, il se considérait comme un simple ‘hassid 
et se tenait humblement à l’ombre de son maître, l’Admour 
Rabbi Menachem Mendel de Kotzk zatsal.

À une certaine période, Rabbi Abraham tomba gravement 
malade et dut suivre un traitement médical. Sur les 
conseils de médecins spécialistes, il se rendit à Varsovie 
pour consulter un expert renommé. Ce voyage eut lieu à 
la veille de Chabbat Vaéra. Bien entendu, Rabbi Abraham 
profita de cette occasion pour rendre visite à son maître 
et s’imprégner de la lumière de sa Torah.

Mais, à sa grande déception, les choses ne se déroulèrent 
pas comme il l’espérait. Son maître ne l’accueillit pas 
chaleureusement et ne prononça pas non plus de paroles 
de Torah en public, comme il en avait l’habitude. Le cœur de 
Rabbi Abraham en fut profondément attristé. Déjà affaibli 
par la maladie et la souffrance, il aspirait ardemment à 
entendre de son maître des paroles de Torah vivantes, 
capables de ranimer son âme.

Alors qu’il quittait la maison d’étude, marchant courbé et 
abattu, son maître passa près de lui et déclara à haute 
voix : « Il y a des Juifs qui s’imaginent, à tort, qu’ils sont 
éloignés d’Hachem, et qu’ils ne sont pas véritablement 
attachés à leur Rabbi. Mais ces pensées n’ont aucun 
fondement ! Pourquoi ? Parce que “les crochets des piliers 
et leurs attaches sont en argent” : ils sont liés de toutes 
les fibres de leur âme aux piliers du monde, c’est-à-dire 
aux tsadikim. Leur cœur est rempli de désir ardent et de 
nostalgie pour Hachem. Ces personnes sont donc, sans 
aucun doute, très proches d’Hachem, aimées et agréées 
par Lui au plus haut point ! »
Après ces paroles, le Rabbi entra dans sa chambre. Rabbi 
Abraham comprit alors que son maître avait voulu, par 
ces mots, renforcer son esprit et son âme, dissiper son 
amertume et insuffler en lui une joie véritable.

Le simple fait qu’un homme éprouve un désir sincère, 
une aspiration profonde et une nostalgie authentique 
envers son Créateur, suffit déjà à le rendre extrêmement 
proche d’Hachem. Ce lien intérieur, ce cheshek du cœur, 
a une valeur immense aux yeux du Ciel.



La Mishna de la semaine 

Chabbat Chalomשבת שלום ומבורך

HAFETZ HAIM 
LES LOIS DU LACHONE HARA

Pour Pour recevoirrecevoir  
les cours les cours 

de 5 min du Tsadik

KOLHAIM@HPINTO.ORG.IL

 058 792 90 03 

SECRETARIAT DU RAV Scannez ici

S’EXCUSER ET APAISER SON PROCHAIN
Lorsqu’un homme a causé un préjudice à son 
prochain, la Torah ne s’arrête pas au simple regret 
intérieur. Elle exige une démarche active : aller 
demander pardon et apaiser la personne lésée, 
même si celle-ci n’a jamais eu connaissance du 
tort qui lui a été causé.

En effet, le mal existe dès lors qu’il a été commis, 
qu’il soit connu ou non. Ainsi, prenons un exemple 
concret : un employé aurait dû obtenir une 
promotion, mais celle-ci lui a été refusée à la suite 
de propos médisants tenus à son sujet auprès 
de son supérieur. Même si l’employé n’a jamais 
su pourquoi il n’a pas été promu, celui qui est à 
l’origine de ces paroles a le devoir d’aller le voir, de 
lui expliquer ce qui s’est passé et de lui demander 
sincèrement pardon.

Cette démarche demande du courage et une 
grande humilité, mais elle est essentielle pour 
réparer la faute et restaurer la paix entre les 
hommes.

Toutefois, la sagesse de la Torah tient compte de la 
sensibilité humaine. Selon l’enseignement de Rav 
Israël Salanter, si révéler cette information risque 
de causer une douleur inutile, une humiliation ou 
une grande tristesse à la personne concernée, 
alors il est préférable de renoncer à cette étape 
précise du repentir. Dans un tel cas, on cherchera 
d’autres moyens de réparer la faute, sans raviver 
une blessure qui dormait.

Car l’objectif ultime du repentir n’est pas 
seulement de se décharger d’une faute, mais 
surtout d’apporter la paix, la réparation et le bien, 
sans créer un nouveau tort au passage.

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (2; 3)

לוֹ  מְקָרְבִין  אֵין  שֶׁ רָשׁוּת,  בָּ זְהִירִין  הֱווּ 
אוֹהֲבִין  כְּ נִרְאִין  עַצְמָן.  לְצֹרֶךְ  א  אֶלָּ לָאָדָם 
לָאָדָם  לוֹ  עוֹמְדִין  וְאֵין  הֲנָאָתָן,  עַת  שְׁ בִּ

חְקוֹ. עַת דַּ שְׁ בִּ
« Faites attention [dans vos relations] avec les autorités, 
car elles ne se mettent à la portée de l’homme que dans 
leur propre intérêt. Elles apparaissent comme des amis 
lorsqu’elles ont besoin de lui mais ne lui portent pas 
assistance à l’heure de sa détresse. »

FAITES ATTENTION AVEC LES AUTORITÉS, 
CAR ELLES NE SE METTENT À LA PORTÉE DE 
L’HOMME QUE DANS LEUR PROPRE INTÉRÊT

On peut expliquer 
cette sentence d’après 
son sens littéral. Lors-
qu’une personne œuvre 
pour le public de ma-
nière désintéressée, 
elle est nécessairement 
connue des autorités. À 
force d’intervenir pour 
des particuliers ou 
pour la communauté, 
son nom devient célèbre. C’est pourquoi le Tana la met en 
garde. Bien qu’elle soit contrainte d’entrer en relations avec 
les autorités, elle doit malgré tout être vigilante et ne pas dif-
fuser son nom plus que nécessaire, car aucun bien ne résul-
terait d’une telle notoriété. Il est toujours préférable d’agir de 
manière discrète. Telle est la voie qui mène à la récompense 
et permet d’éviter les écueils.

Cependant, avant d’avoir recours aux autorités, elle devra 
s’efforcer, lorsqu’elle en a la possibilité, d’aider la commu-
nauté par ses propres moyens, faute de quoi la commu-
nauté deviendrait dépendante des autorités, qui l’exploite-
raient en leur faveur. À titre d’exemple, avant les élections, 
les membres du gouvernement demanderaient au public de 
voter pour tel ou tel candidat, sous couvert de promesses 
électorales. Mais une fois les élections passées, ils ne tien-
draient pas leurs engagements et ne porteraient pas assis-
tance au peuple lorsque celui-ci en aurait besoin. Ainsi, il est 
nécessaire de réduire les liens avec les autorités et de ne pas 
leur demander de faveurs. Il est préférable de développer sa 
confiance en Dieu, Qui dirige le cours des événements pour 
le bien de la communauté.



OR HAHAIM HAKADOCH
Quand le Père manque à la fête

תוֹכָם )שמות כה, ח( י בְּ כַנְתִּ שׁ וְשָׁ וְעָשוּׂ לִי מִקְדָּ
« Ils Me feront un Sanctuaire, et Je résiderai au milieu d’eux. » 

(Exode 25, 8)

Le Or Ha’Haïm écrit  (sur Vayikra 25, 25) que les justes ont pour 
mission d’éveiller sans cesse le cœur d’Israël à la dévékout, 
l’attachement profond à Hachem. Ils doivent leur parler avec ces 
paroles simples et percutantes : « Vous sentez-vous vraiment bien 
assis en exil, loin de la table de votre Père ? Les plaisirs de ce monde 
vous paraissent-ils si doux et si agréables, lorsque votre Père céleste 
n’est pas à vos côtés ? »

À quoi cela ressemble-t-il ? À une salle de mariage : tous les invités 
sont déjà rassemblés autour de la houppa. Le marié est arrivé, il se 
tient sous le dais, plongé dans une prière silencieuse. Le moment est 
solennel, chargé d’émotion. Puis vient l’instant d’amener la mariée… 
et soudain, elle éclate en sanglots amers. Au début, on pense que ce 
sont des larmes d’émotion. On se dit que, dans quelques minutes, 
elle se ressaisira. Mais non. Les pleurs ne cessent pas.

Sa mère et ses amies s’approchent, tentent de comprendre. Elles 
n’entendent d’abord que des mots brisés : « Je… ne… papa… »

Elles ne saisissent pas encore le sens de ses paroles et essaient de la 
calmer doucement. Puis la mariée explique enfin : « Je ne peux pas 
entrer sous la houppa. L’absence de mon père me pèse trop.

Comment puis-je être dans une joie complète quand mon père n’est 
pas à mes côtés ? »

À ces mots, un flot de larmes envahit toute l’assemblée, lorsque 
chacun se souvient que le père de la mariée est décédé quelque 
temps auparavant. Et nous aussi, explique le Or HaHaim, quel est 
donc le sens de notre vie ?

Certes, nous vivons dans une certaine aisance : chacun dans sa 
maison, entouré de sa famille. Les demeures sont pleines de biens, 
les tables dressées de mets raffinés… Mais la place d’honneur, en 
tête de la table, est vide et orpheline. Le Père céleste est absent. Dès 
lors, comment ne pas nous interroger : « Sommes-nous vraiment 
heureux de rester en exil, loin de la table de notre Père et de notre 
Roi ? » Souvenons-nous sans cesse de l’appel vibrant d’Hachem, qui 
résonne à travers les générations :« תוֹכָם י בְּ כַנְתִּ שׁ וְשָׁ  Ils – וְעָשוּׂ לִי מִקְדָּ
Me feront un Sanctuaire, et Je résiderai au milieu d’eux. ».

BEN ICH HAI
Prendre pour soi en donnant, le véritable sens de la tsedaka

רוּמָה )שמות כה, ב( רָאֵל וְיִקְחוּ לִי תְּ נֵי יִשְׂ ר אֶל בְּ בֵּ דַּ

« Parle aux enfants d’Israël : qu’ils prélèvent pour Moi une 
offrande (terouma). » (Exode 25, 2)

Une question bien connue est posée sur ce verset : 
pourquoi la Torah dit-elle « qu’ils prennent pour Moi 
une offrande » (veyik’hou li terouma) ?

Ne devrait-elle pas plutôt dire : « qu’ils donnent pour 
Moi une offrande » (veyitnou li terouma) ?

Après tout, une terouma est quelque chose que l’on donne, 
non que l’on prend.

Le Ben Ich ‘Haï explique que ce verset révèle un principe fondamental 
de la vie juive. L’argent que l’homme donne pour la tsedaka, ainsi que 
les actes de bonté qu’il accomplit avec ses biens, ne sont pas une 
perte. Au contraire, ce sont ces mérites-là qui l’accompagnent pour 
l’éternité. Ce sont eux qui constituent son véritable patrimoine.

Ce qui reste dans la poche, ce qui est accumulé dans les coffres, 
est voué à disparaître. Mais ce qui est donné pour une mitsva, pour 
aider autrui, demeure à jamais.

perles SUR LA Paracha
Cette idée se retrouve de manière éclatante chez le roi Monbaz 
(Baba Batra 11a). Il dépensa des sommes colossales pour soutenir 
les pauvres, allant jusqu’à vider les trésors du royaume. Ses 
proches lui reprochèrent son comportement : « Tes pères ont 
amassé des richesses, et toi tu les dilapides ! »

Il leur répondit avec sagesse : « Mes pères ont amassé des trésors 
ici-bas, et moi j’ai amassé des trésors là-haut. Mes pères ont 
placé leur argent dans un endroit où la main peut l’atteindre, moi 
je l’ai placé dans un endroit où aucune main ne peut le saisir. Mes 
pères ont thésaurisé pour les autres, et moi j’ai thésaurisé pour 
moi-même. »

C’est précisément à cela que la Torah fait allusion lorsqu’elle dit : 
« qu’ils prennent pour Moi une offrande ». Car lorsque l’homme 
donne de son argent pour une mitsva, pour la tsedaka ou pour 
la bonté, il ne donne pas réellement, il prend pour lui-même. 
Il transforme un bien éphémère en un acquis éternel. Voilà 
pourquoi la Torah ne dit pas : « qu’ils donnent une offrande », 
mais bien : « qu’ils prennent pour Moi une offrande ». 

ABIR YAAKOV
Donner pour Hachem : la valeur d’un acte 

fait lechem chamaim
רָאֵל וְיִקְחוּ לִי  נֵי יִשְׂ ר אֶל־בְּ בֵּ אמֹר דַּ ה לֵּ ר ה’ אֶל־מֹשֶׁ וַיְדַבֵּ

רוּמָה )שמות כה, ב( תְּ

« L’Éternel parla à Moché en disant : Parle aux 
enfants d’Israël, et qu’ils prennent pour Moi une offrande. » 
(Exode 25, 2)

Rachi, dans son commentaire sur ce verset, explique l’expression 
« מִי  לִשְׁ לִי  וְיִקְחוּ   – לִי  וְיִקְחוּ   », c’est-à-dire : « qu’ils prennent pour 
Moi – pour Mon Nom ». Il enseigne ainsi que le don doit être 
fait uniquement pour le Ciel, sans intérêt personnel. C’est cette 
intention pure qui rend la générosité véritablement agréable 
devant Hachem. À ce sujet, on raconte une histoire édifiante au 
sujet du tsadik Rabbi Massoud Abouhatsira, fils aîné de Rabbi 
Yaakov Abouhatsira.
Un jour, Rabbi Massoud se rendit auprès de son père et lui 
dit : « Mon père, tu as écrit de nombreux livres dans tous les 
domaines de la Torah : le sens simple, l’allusion, l’interprétation 
et le secret. Je souhaiterais les faire imprimer et les diffuser afin 
qu’ils éclairent les yeux de ceux qui étudient la Torah. » Son 
père lui répondit avec humilité : « Écoute, mon fils. Je ne sers 
pas Hachem dans le but de grandir ou de me faire connaître, à 
D.ieu ne plaise. Mon seul désir est d’agir lechem chamaim, pour 
la gloire divine et l’élévation de la Présence divine. Et puisque je 
ne sais pas si mes écrits procurent une satisfaction à Hachem, je 
préfère ne pas les imprimer pour l’instant. »

Rabbi Massoud lui demanda alors : « Et quand sauras-tu si tes 
écrits sont réellement une satisfaction devant Hachem ? »

Son père lui répondit simplement : « Le temps le dira… »

Des années plus tard, Rabbi Massoud raconta à son fils, Baba Salé : 
« Le temps a passé, et mon père, Rabbi Yaakov Abouhatsira, est 
décédé à Damanhour, en Égypte. Une nuit, il m’apparut en rêve 
et m’encouragea vivement à faire imprimer ses livres, car il avait 
vu dans les Cieux qu’ils procuraient une grande satisfaction à 
Hachem. C’est alors que j’ai compris que tous ses écrits avaient 
été composés avec une intention pure, uniquement לשם שמיים. »
Dans le même esprit, Rabbi Yaakov Abouhatsira écrit lui-même dans 
son livre “Shaaré Aroukha” que Moché Rabbénou priait en disant : 
« Que la douceur de l’Éternel, notre D.ieu, soit sur nous, et que 
l’œuvre de nos mains soit affermie pour nous, oui, l’œuvre de nos 
mains, affermis-la. » (Psaumes 90, 17) Il explique que l’expression  
« l’œuvre de nos mains » a pour valeur numérique (guématria) 
le mot « Mal’hout » (496). Cela vient nous enseigner que lorsque 
l’homme agit pour le Ciel, ses actions procurent une satisfaction 
à la Présence divine, appelée la Mal’hout. Un acte n’est pas jugé 
uniquement par ce que l’on fait, mais surtout par l’intention avec 
laquelle on le fait. Lorsque l’homme agit véritablement לשם שמיים, 
il élève ses actions et apporte une joie profonde à la Chékhina.



Biographie

RABBI MÉÏR PINTO
Cette semaine marque la hilloula de Rabbi Méïr Pinto 
zatsal, l’un des grands tsadikim du Maroc, fils de Rabbi 
‘Haïm Pinto Hakatan et membre illustre de la sainte 
famille Pinto, connue depuis des générations pour sa 
piété, sa droiture et la force de ses bénédictions.

UN GÉANT DE TORAH ET DE SAINTETÉ
Rabbi Méïr Pinto zatsal faisait partie des grands 
talmidé ‘hakhamim du Maroc. Sa sainteté était 
proverbiale, tout comme la pureté de son service 
divin. Sa prière ressemblait à celle d’un serviteur se 
tenant humblement devant son Maître, implorant avec 
sincérité et brisement de cœur.

Les plus grands rabbanim de son époque le respectaient 
profondément et tenaient compte de ses paroles et 
de ses décisions, tant son autorité spirituelle était 
reconnue.

LA SOUFFRANCE COMME SERVICE 
DIVIN

Tout au long de sa vie, Rabbi Méïr souffrit de douleurs 
aiguës et constantes. Loin de l’affaiblir, ces épreuves 
faisaient partie intégrante de sa Avodat Hachem, 
accompli avec sainteté et acceptation.

Malgré ses nombreux maux, il ne diminua jamais 
son investissement dans l’étude de la Torah ni 
dans le service Divin. Bien au contraire, il s’y 
consacra totalement, avec une élévation spirituelle 
exceptionnelle.

Il est rapporté par Rabbi David ‘Hanania Pinto chelita, 
qui eut le mérite de le servir à la fin de sa vie, que 
Rabbi Méïr refusa volontairement certains soins 
médicaux susceptibles d’alléger ses souffrances. Selon 
sa conception spirituelle, ces traitements impliquaient 
un relâchement dans les normes de sainteté qu’il s’était 
imposées. Il préféra donc continuer à souffrir jusqu’à 
son dernier souffle, afin de ne jamais renoncer à ses 
coutumes saintes.

DES BÉNÉDICTIONS QUI 
S’ACCOMPLISSAIENT

Les bénédictions de Rabbi Méïr Pinto étaient réputées 
pour se réaliser. De nombreux particuliers comme des 
communautés entières venaient solliciter ses prières. 
En lui se vérifiait pleinement l’enseignement de nos 
Sages : « Le tsadik décrète, et Hachem exécute. »

Issu de la noble lignée Pinto, chez qui le verset  
« Donne un décret et il sera accompli » se réalisait 
quotidiennement, Rabbi Méïr incarnait cette puissance 
spirituelle avec humilité et discrétion.

LE DRAME DE SON 
FRÈRE RABBI RAPHAËL 
PINTO

Rabbi Méïr vivait dans le même 
appartement que son frère, le 
tsadik Rabbi Raphaël Pinto zatsal. Le 
12 Chevat 5740, ce dernier fut assassiné 
dans son lit par des meurtriers, que Hachem venge son 
sang.

Par l’esprit saint, Rabbi Méïr connaissait l’identité du 
meurtrier, qui résidait à proximité, mais il refusa de 
la révéler publiquement. À la demande insistante de 
Rabbi David ‘Hanania Pinto chelita, il répondit qu’il ne 
dévoilerait cette information qu’au moment ultime, 
lorsque l’on réciterait le Chema autour de son lit. Et 
c’est effectivement ce qui se produisit.

LES DERNIERS INSTANTS ET LES 
RÉVÉLATIONS

Rabbi David ‘Hanania Pinto chelita raconte avec 
émotion : « J’ai eu le mérite de servir mon oncle Rabbi 
Méïr Pinto durant son dernier mois, jusqu’à son départ 
pour la yéchiva céleste, et j’ai même mérité de lui 
fermer les yeux.

La dernière nuit avant sa mort, il m’appela et me 
demanda : “Vois-tu ce que je vois ?” Lorsque je lui 
répondis que non, il s’en étonna.

Quelques heures avant son décès, il me bénit en me 
disant que je me marierais cette même année, et sa 
bénédiction s’est réalisée. Il me révéla également de 
profonds secrets liés à la sainteté de nos ancêtres. »

Il ajouta encore : « J’ai pu m’occuper de son enterrement 
et acquérir un terrain où il repose, à Casablanca, aux 
côtés de son frère le tsadik Rabbi Raphaël zatsal. Nous 
pleurons ceux qui sont partis et que l’on ne retrouvera 
plus. »

UN HÉRITAGE ÉTERNEL
En l’honneur de Rabbi Méïr Pinto zatsal, une yéchiva a 
été érigée en son nom en Angleterre par Rabbi David 
‘Hanania Pinto chelita.

De plus, les ouvrages « Kerem David » ont été rédigés 
pour l’élévation de l’âme des deux frères saints, Rabbi 
Raphaël et Rabbi Méïr Pinto zatsal. Le mot Kerem 
est lui-même porteur de sens : Kevod Raphaël Méïr, 
symbole de leur union dans la vie comme dans la mort.

Rabbi Méïr Pinto zatsal demeure un modèle de 
souffrance acceptée avec amour, de fidélité absolue 
aux coutumes saintes et de puissance spirituelle 
empreinte d’humilité.

Que son mérite, ainsi que celui de son frère Rabbi 
Raphaël Pinto zatsal, protège tout Israël. Amen.

Cette année sa Hiloula tombe le jeudi 26 février. Que son 
mérite nous protège.



La paracha Terouma nous raconte comment Hachem 
demande au peuple d’Israël de Lui construire un lieu 
spécial : le Mishkan, le Sanctuaire. Mais en réalité, 
cette paracha ne parle pas seulement d’un bâtiment. 
Elle parle surtout du cœur de chaque Juif, même celui 
d’un enfant.

DONNER : LE POINT DE DÉPART DE TOUT
Hachem dit à Moché : « Parle aux enfants d’Israël, et qu’ils 
prennent pour Moi une offrande. »

Ce qui est étonnant, c’est que cette offrande n’est pas obligatoire. 
Hachem ne force personne. Il demande seulement que chacun 
donne selon ce que son cœur ressent.

Pourquoi ? Parce que ce qui est donné sans envie n’a pas la 
même valeur que ce qui est donné avec joie. Les Bné Israël 
comprennent ce message et apportent spontanément de l’or, 
de l’argent, des tissus colorés, du bois, de l’huile et des pierres 
précieuses. Chacun participe à sa manière.

Déjà ici, la Torah nous enseigne que pour servir Hachem, le plus 
important n’est pas ce que l’on donne, mais comment on le donne. 
Un enfant qui partage un jouet avec le sourire fait quelque chose 
d’aussi précieux que de l’or.

UNE MAISON POUR HACHEM…  
AU MILIEU DU PEUPLE

Hachem dit ensuite : « Ils Me feront un Sanctuaire, et Je résiderai 
parmi eux. »

Il ne dit pas “dans le Mishkan”, mais “parmi eux”. Cela signifie 
qu’Hachem ne veut pas seulement habiter dans une tente sacrée, 
mais dans la vie de chaque Juif.

Le Mishkan est une tente, car le peuple voyage dans le désert. 
À chaque étape, on le démonte et on le remonte. Cela nous 
apprend que même quand on change d’endroit, d’école ou de 
situation, on peut toujours emmener Hachem avec soi.

Peu importe où tu te trouves, si tu agis bien, Hachem est avec toi.

LE ARON HAKODECH :  
METTRE LA TORAH AU CENTRE

Le premier objet décrit est le Aron Hakodech  (l’Arche sainte). 
Ce n’est pas un hasard. Cela montre que la Torah est au centre 
de tout. Le Aron Hakodech est fait de bois recouvert d’or à 
l’intérieur et à l’extérieur. Cela nous enseigne que l’homme doit 
être droit et sincère, aussi bien à l’intérieur qu’à l’extérieur. On 
ne doit pas seulement “avoir l’air gentil”, mais être vraiment bon 
dans son cœur.

À l’intérieur de l’Arche se trouvent les Tables de la Loi, les Dix 
Commandements. Sur le couvercle, deux anges, les Kérouvim, se 
font face. Quand le peuple d’Israël agit correctement et s’aime, 
les anges se regardent ; quand il y a des disputes, ils se tournent 
le dos. La Torah nous apprend comment bien nous comporter 
avec Hachem et avec les autres.

LE CHOUL’HAN (LA TABLE) : RECONNAÎTRE 
D’OÙ VIENT LA BÉNÉDICTION

Après la Torah vient la Table des pains. Chaque semaine, on y 
pose douze pains, pour les douze tribus. Ces pains restent frais 
toute la semaine, montrant que la bénédiction vient d’Hachem.

La Torah place la table juste après l’Arche pour nous dire que 
même les choses matérielles, comme manger ou travailler, 
doivent être liées à la spiritualité. On ne mange pas seulement 
pour se remplir le ventre, mais pour avoir de la force afin de 
faire le bien. Dire merci avant et après manger, c’est reconnaître 
qu’Hachem s’occupe de nous.

LA MÉNORAH : APPORTER DE LA LUMIÈRE
La Ménorah, avec ses sept branches en or pur, éclaire le Mishkan. 
Elle symbolise la lumière de la Torah, la sagesse et la clarté.

Dans un endroit sombre, une petite lumière suffit pour tout 
changer. De la même façon, une bonne action, un mot gentil ou 
un effort dans l’étude peut illuminer toute une journée.

Après avoir la Torah (Arche) et la bénédiction (Table), il faut 
diffuser cette lumière autour de soi.

 LES RIDEAUX ET LES DÉTAILS :  
RIEN N’EST PETIT

La Torah décrit longuement les rideaux, les couleurs, les attaches 
et les barres du Mishkan. Même les éléments que l’on ne voit 
presque pas sont importants.

Cela nous enseigne que chaque détail compte. Un petit effort, un 
sourire, une attention discrète peuvent avoir une grande valeur.

Hachem voit même les bonnes actions que personne ne remarque.

La paracha Terouma nous montre un chemin très clair : 
donner avec le cœur, mettre la Torah au centre, reconnaître la 
bénédiction, apporter de la lumière, et soigner chaque détail.

Ainsi, le Mishkan n’est pas seulement dans le désert. Il est dans le 
cœur de chaque Juif.

Quand tu fais une mitsva avec joie, tu construis une partie du 
Mishkan. Et quand beaucoup de petits Mishkan se réunissent, la 
présence d’Hachem peut vraiment résider parmi nous. 

PARACHA TEROUMA



Réponses: 1b, 2c, 3a, 4c, 5b, 6a, 7c, 8b, 9a, 10b

1. Pourquoi Hachem demande-t-Il une offrande volontaire et non 
obligatoire ?

 Qu’il devait être cachéA

B

C

 Qu’Hachem n’est présent que dans le désert

 Qu’on peut emmener Hachem partout avec nous

2. Que nous apprend le fait que le Mishkan soit une tente démontable ?

3. Pourquoi le Aron Hakodech est-il recouvert d’or à l’intérieur 
et à l’extérieur ?

 Pour enseigner qu’il faut être pur dedans comme dehorsA

B

C

 Pour montrer la richesse d’Israël

  Pour être la plus lourde possible

4. Quel objet montre que la Torah est au centre de la vie juive ?

 La MénorahA

B

C

 La Table

 Le Aron Hakodech

5. Que représentent les douze pains posés sur la Table ?

 Les mois de l’année

 Le matériel et le spirituel doivent être liés

 Le soleil du désert

 Pour compliquer la lecture

 Hachem habite dans chaque Juif

 En voyageant dans le désert

A

A

A

A

A

A

B

B

B

B

B

B

C

C

C

C

C

C

 Les douze tribus d’Israël

 La nourriture est plus importante que la Torah

 La richesse en or

 Pour montrer que chaque détail compte

 Hachem habite seulement dans la tente

 En faisant des mitsvot avec joie

 Les dix commandements

 Il faut manger avant d’étudier

 La sagesse et la lumière de la Torah

 Parce que Moché aimait les mesures

 Hachem habite dans le ciel

 En construisant une tente

6. Quel message apprend-on de la Table placée près du Aron ?

7. Que symbolise la lumière de la Ménorah ?

8. Pourquoi la Torah décrit-elle même les petits détails du Mishkan ?

9. Que signifie la phrase : “Je résiderai parmi eux” ?

10. Comment un enfant peut-il construire un “Mishkan” aujourd’hui ?

 Pour tester la richesse du peupleA

B

C

 Parce qu’Il veut que l’on donne avec le cœur

 Pour finir vite la construction

HALAH'A DE LA SEMAINE

1. Je suis construit avec des dons 
volontaires, mais ma vraie matière est le 

cœur. Je voyage dans le désert, pourtant je 
suis censé rester “au milieu de vous”.
Qui suis-je ? Réponse : le Mishkan.

2. Je suis en bois, mais je suis habillé d’or 
dedans et dehors. Je garde un trésor 

qui n’est pas de l’argent : il guide la vie 
d’Israël. Qui suis-je ? Réponse : l’Arche (Aron 
Hakodech).

3. Je ne suis pas une fenêtre, pourtant je 
fais entrer la lumière. J’ai sept bras et 

j’éclaire chaque jour, comme la Torah éclaire 
une âme. Qui suis-je ? Réponse : la Ménorah.

Devinettes

LE ZÉKHER LÉMA’HATSIT HACHÉKEL
Quand donner ?
Dès l’arrivée du mois d’Adar  et, lors d’une année embolismique, 
à partir de Roch ‘Hodech Adar II, commence la mitsva du Zékher 
léMa’hatsit HaChékel, le don symbolique rappelant le demi-chékel 
que les juifs avaient l’obligation de donner au Beth Hamikdach.
Idéalement, ce don doit être effectué avant la lecture de la Méguila 
le soir de Pourim. Nos Sages expliquent (Méguila 13b) que Hachem, 
savait à l’avance qu’Haman chercherait à « acheter » la destruction 
d’Israël par de l’argent. C’est pourquoi Il a voulu que les dons d’Israël 
précèdent les siens, transformant l’argent en instrument de salut.

Qui est concerné ?
La coutume est de donner le Zékher léMa’hatsit HaChékel à partir 
de l’âge de treize ans.
Il est toutefois recommandé de donner également au nom des 
enfants, et même des nourrissons.

Pourquoi ?
Parce que ce don est destiné à la tsédaka, et parce que le miracle de 
Pourim n’a pas concerné uniquement les hommes adultes : femmes 
et enfants ont eux aussi été sauvés. Il est donc juste qu’ils soient 
également représentés dans ce geste symbolique.

Quel montant donner ?
À l’époque du Beth Hamikdach, le demi-chékel correspondait à 9 
grammes d’argent pur. Aujourd’hui, sa valeur est calculée selon le 
cours annuel de l’argent.
Ces dernières années, le montant recommandé se situe 
généralement entre 20 et 30 shekels.

Chacun selon ses moyens
Celui qui le souhaite peut bien sûr donner au-delà du montant 
requis, selon la générosité de son cœur, afin de renforcer la Torah, 
la tsédaka et les actes de bonté — et la bénédiction l’accompagnera.
À l’inverse, une personne en difficulté financière peut s’acquitter 
de cette coutume en donnant simplement une pièce de 50 agorot, 
correspondant au demi-shekel actuel. L’essentiel réside dans 
l’intention et la participation.



05
4.

84
.0

1.
72

1

Un Siyoum HaChass empreint d’élévation 
s’est tenu au sein des institutions Orot 
Haïm vé-Moché à Ashdod, réalisé par notre 
maître, le Tsadik Rabbi David Hanania 
Pinto, chelit’a, à la mémoire de sa mère, la 
Rabbanite Madeleine Mazal Pinto, zal.

Le Siyoum s’est déroulé en présence de 
Rabbi Haïm Pinto, chelit’a, frère du Rav et 
Rav d’Ashdod, de ses enfants : Rabbi Yoel 
Pinto, Rabbi Moché Pinto, Rabbi Mikael 
Pinto, des Raché Kolelim et de nombreux 
avrékhim venus de plusieurs villes d’Israël, 
Ashdod, Raanana, Netanya, Yerouchalayim. 

La soirée s’est conclue par une séoudat 
mitsva, dans l’honneur et la joie de la 
Torah.

Siyoum 
HACHASSHACHASS


