Pahad David

TEROUMA - 4 ADAR 5786 - 21 FEVRIER 2026

MASKIL LEDAVID

LA NECESSITE DE CONSTRUIRE LE TABERNACLE

« Ils Me feront un sanctuaire et Je résiderai au milieu d’eux. »
(Chémot 25, 8)

Il'y alieu de se demander pourquoi Hachem a ordonné quon Lui
construise le tabernacle comme demeure, alors que, méme sil'on
pouvait rassembler tous les mondes supérieurs et inférieurs, ils
ne seraient pas suffisamment vastes pour contenir Sa grandeur
et Sa redoutable majesté.

Conscient que 'homme ne peut pas se mesurer a une épreuve
dépassant ses capacités, Hachem ne le soumet a un test que dans
la mesure ot il sera capable de le surmonter. Par ailleurs, plus un
homme se trouve a un niveau élevé, plus il est en mesure de faire
face a une épreuve de taille. Or, lors de leur traversée du désert,
les enfants d’'Israél mériterent de vivre de facon miraculeuse :
leurs vétements et chaussures ne se détérioraient pas, ils
n'avaient pas de besoins naturels et Hachem s’adressait a eux «
face a face ». Par rapport a son niveau exceptionnellement élevé,
cette « génération de la connaissance » aurait dii surmonter
I'épreuve, en sabstenant de construire un veau dor en dépit
du retard apparent de Moché. Mais, elle se laissa séduire par le
mauvais penchant.

Le verset « IIs eurent foi en Hachem et en Moché, Son serviteur »
(Chémot 14, 31) souligne que la foi des enfants d’Isra€l dans leur
Créateur était basée sur leur foi en Moché. En tant que chef
spirituel, il les menait a croire en D.ieu. En outre, cest par le
mérite de Moché qu'ils bénéficierent de tant de miracles dans
le désert, puisque, nayant pas encore accepté la Torah, ils ne
détenaient pas de mérite personnel. Ceci constituait une raison
supplémentaire a leur foi en Moché, elle-méme médiatrice de
leur foi en D.ieu. Ils voyaient en Moché une image divine, de
laquelle ils puisaient les forces nécessaires pour servir Hachem.

Par conséquent, lorsque Moché
monta au ciel, les enfants d’Israél
ressentirentsoudainuneterrible
sensation de vide. Conscient
de Tidentification spirituelle a

sa personne, Moché leur avait
conseillé, avant de monter sur

le mont Sinai, de s’attacher a
Aharon et ‘Hour durant son
absence et de puiser en eux les
forces nécessaires pour servir
Hachem. Cependant, ils étaient
liés a lui de maniere si radicale qu'ils
n'y parvinrent point et s'égarerent

rapidement : des qu'il tarda a redescendre, ils n'en purent plus et
construisirent le veau d'or.

Il en ressort que tout homme a besoin d’'une image spirituelle a
laquelle il peut s'attacher. En Egypte, nos ancétres s'attacherent
a celle de Paro, en qui ils voyaient une divinité du fait que les
eaux du Nil montaient a sa rencontre (Rachi sur Béréchit 47,
10). Par la suite, quand ils constaterent qu'il se prosternait lui-
méme devant Moché, ils transposerent leur dépendance en lui
en une autre absolue en Moché. Par conséquent, des l'instant
ou il tarda a redescendre du mont Sinaj, ils s'affolerent, croyant
mort celui en qui ils avaient placé tous leurs espoirs. Des lors,
ils rechercherent immédiatement une nouvelle image qui leur
servirait d'intermédiaire dans leur service divin, ce pour quoi
ils construisirent le veau d'or, se replongeant malheureusement
dans les abominables pratiques idolatres égyptiennes.

Hachem, connaissant la faiblesse de Son peuple, désirait le
détacher completement de cette habitude d’'identification. Aussi
fit-1l en sorte que Moché tarde a descendre de la montagne, les
estimant capables de surmonter cette épreuve en sabstenant
de construire un veau dor et, simultanément, d'en déduire
la nécessité de Le servir de maniére directe. Cependant, une
fois que le peuple juif ne se montra pas a la hauteur de cette
épreuve, Hachem dit a Moché : « Descends, car ton peuple s’est
corrompu. » (Chémot 32, 7) Leur dépendance excessive par
rapport a Moché les précipita a un niveau bas et indigne.

La vie dun homme sur terre étant limitée, Hachem cherchait a
détacher Ses enfants de cette habitude d’identification. Car, s'ils
ne shabituaient pas a Le servir de facon directe, ils risquaient, dés
la mort de Moché, de se retrouver aussitot completement perdus.

Ainsi donc, D.ieu leur demanda de construire un tabernacle,
lieu ou résiderait Sa présence, afin quils y puisent les forces
spirituelles nécessaires pour Le servir. Il est dit : « Ils Me feront
un sanctuaire et Je résiderai au milieu d'eux », tout homme devant
préparer son corps a devenir un petit tabernacle, cest-a-dire un
réceptacle digne de la Présence divine. En effet, le tabernacle
finirait par étre détruit, tout comme les deux Temples. Chomme
doit donc s'efforcer de devenir lui-méme un réceptacle digne
pour la Présence divine, de sorte a ne pas se trouver désemparé
suite aux destructions successives du tabernacle et des Temples.
Tel est le sens du verset : « La ot il n'y a pas dhomme, efforce-toi
d’en étre. » (Avot 2, 5)

Aujourd’hui, en l'absence de Temple duquel nous aurions pu
puiser des forces ravivant notre corps et notre ame, nous avons
pris 'habitude de nous rendre sur les tombeaux des justes, pour
nous y recueillir et prier d’avoir droit au salut par leur mérite.
Toutefois, quon n'en vienne pas a croire, a D.ieu ne plaise, que
le juste lui-méme nous accorde la bénédiction ; il n'est qu'un
intermédiaire, intercédant en notre faveur.



La force du désir sincére -
Etre proche d'Hachem par
Faspiration du cceur

¢ 3 maw) 793 SPYM ST )

« Les crochets des piliers et leurs attaches étaient en
argent. » (Exode 27, 10)

Rabbi Abraham de Porisov zatsal, petit-fils du célebre
Rabbi de Pshisha, se distinguait par une humilité
exceptionnelle et une grande modestie. Malgré son
illustre lignée, il se considérait comme un simple ‘hassid
et se tenait humblement a 'ombre de son maitre, 'Admour
Rabbi Menachem Mendel de Kotzk zatsal.

A une certaine période, Rabbi Abraham tomba gravement
malade et dut suivre un traitement médical. Sur les
conseils de médecins spécialistes, il se rendit a Varsovie
pour consulter un expert renommé. Ce voyage eut lieu a
la veille de Chabbat Vaéra. Bien entendu, Rabbi Abraham
profita de cette occasion pour rendre visite a son maitre
et simprégner de la lumiere de sa Torah.

Mais, a sa grande déception, les choses ne se déroulerent
pas comme il l'espérait. Son maitre ne l'accueillit pas
chaleureusement et ne prononga pas non plus de paroles
de Torah en public, comme il en avait 'habitude. Le coeur de
Rabbi Abraham en fut profondément attristé. Déja affaibli
par la maladie et la souffrance, il aspirait ardemment a
entendre de son maitre des paroles de Torah vivantes,
capables de ranimer son ame.

Alors qu'il quittait la maison d’é¢tude, marchant courbé et
abattu, son maitre passa pres de lui et déclara a haute
voix : « Il y a des Juifs qui s'imaginent, a tort, qu'ils sont
éloignés d’'Hachem, et qu’ils ne sont pas véritablement
attachés a leur Rabbi. Mais ces pensées n'ont aucun
fondement ! Pourquoi ? Parce que “les crochets des piliers
et leurs attaches sont en argent” : ils sont liés de toutes
les fibres de leur ame aux piliers du monde, c'est-a-dire
aux tsadikim. Leur cceur est rempli de désir ardent et de
nostalgie pour Hachem. Ces personnes sont donc, sans
aucun doute, tres proches d’'Hachem, aimées et agréées
par Lui au plus haut point ! »

Apres ces paroles, le Rabbi entra dans sa chambre. Rabbi
Abraham comprit alors que son maitre avait voulu, par
ces mots, renforcer son esprit et son ame, dissiper son
amertume et insuffler en lui une joie véritable.

Le simple fait quun homme éprouve un désir sincere,
une aspiration profonde et une nostalgie authentique
envers son Créateur, suffit déja a le rendre extrémement
proche d'Hachem. Ce lien intérieur, ce cheshek du cceur,
a une valeur immense aux yeux du Ciel.

HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

TSEDAKA ET GUERISON

Invité a une grande soirée de gala
organisée en Israél en faveur d'une
caisse de charité, je remarquai, en
arrivant sur les lieux, la présence
de nombreux Rabanim célebres.
Je me dis quils prononceraient
certainement des paroles de
renforcement a lintention du
public et que ma présence n'était
donc pas indispensable. Aussi,
me dirigeai-je vers la sortie pour
rejoindre un autre rassemblement
ol 'on m'attendait et m’avait demandé de prendre la parole.

Mais, lorsque je m'apprétais a quitter la salle, une dame
handicapée, assise dans un fauteuil roulant, s'avang¢a vers moi
et me demanda de lui accorder quelques minutes d’attention.

Jacquiescai et elle se mit a me raconter son histoire. Avant
d'étre frappée par ce handicap, elle avait 'habitude de donner
des cours a des femmes portant sur des sujets de morale,
raffermissant leur crainte du Ciel et les rapprochant de D.ieu.
Son handicap I'empéchait de poursuivre cette tache, ce qui
la peinait énormément. Mere de dix enfants, leur éducation
lui était également devenue plus difficile, mais sa plus grande
peine était de ne pouvoir continuer a renforcer le public
féminin a travers ses cours. Aussi me demandait-elle ma
brakha pour une prompte guérison, par le mérite de mes
ancétres.

Au méme instant, jentendis qu'on faisait appel au public : il
manquait encore une certaine somme pour combler des
besoins urgents de la caisse de charité. Aussi, fis-je dans
mon ceeur le veeu, si le Créateur accordait la guérison a cette
femme et lui permettait de marcher a nouveau, de compléter
la somme manquante. Apres une certaine période, elle guérit
et put, grace a D.ieu, recommencer a marcher comme tout le
monde. Je me demandais alors comment jallais pouvoir tenir
parole et transmettre a la tsédaka I'importante somme que je
m'étais mentalement engagé a verser. Face a ma détresse et a
ma volonté de tenir mes engagements, on m'envoya, du Ciel, le
salut de maniere miraculeuse.

Un Juif tres fortuné, qui avait offert plusieurs sifré Torah a une
synagogue de Jérusalem, m'invita a la cérémonie célébrant cet
évenement. J'acceptai de me joindre a cette féte en 'honneur
de la Torah et, en guise de remerciement pour ma participa-
tion, ce notable me remit une enveloppe fermée, précisant que
cet argent était destiné a la tsédaka. En tatant 'enveloppe, je
compris quelle contenait un cheque. M'adressant au généreux
donateur, je lui demandai s’il y avait inscrit la somme qu’il me
fallait rassembler.

Sidéré, il me questionna : « D'ot le Rav le sait-il donc ?! »

Je lui racontai les faits qui avaient présidé a ce concours de
circonstances et m'empressai de transmettre 'enveloppe a son
destinataire, comme je l'avais promis. L'assistance miraculeuse
que le Saint béni soit-Il m'avait accordée me permit alors de
ressentir, de maniere palpable, combien Il est attentif a nos
prieres.



S - LA MISHNA DE LA SEMAINE

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (2; 3)

VIR PNY R PO Ng
PITIND PN JRY TIRY NON OTNY
oIN% 2 PTY PN DN Ppws

NP P

« Faites attention [dans vos relations] avec les autorités,
car elles ne se mettent a la portée de 'homme que dans
leur propre intérét. Elles apparaissent comme des amis
lorsquelles ont besoin de lui mais ne lui portent pas
assistance da Uheure de sa détresse. »

FAITES ATTENTION AVEC LES AUTORITES,
CAR ELLES NE SE METTENT A LA PORTEE DE
’HOMME QUE DANS LEUR PROPRE INTERET

On peut expliquer
cette sentence dapres
son sens littéral. Lors-
qu'une personne ceuvre
pour le public de ma-
niere  désintéressée,
elle est nécessairement
connue des autorités. A
force d'intervenir pour
des particuliers ou
pour la communauté,
son nom devient célebre. C'est pourquoi le Tana la met en
garde. Bien qulelle soit contrainte d'entrer en relations avec
les autorités, elle doit malgré tout étre vigilante et ne pas dif-
fuser son nom plus que nécessaire, car aucun bien ne résul-
terait d'une telle notoriété. Il est toujours préférable d’agir de
maniere discrete. Telle est la voie qui mene a la récompense
et permet d'éviter les écueils.

Cependant, avant d’avoir recours aux autorités, elle devra
sefforcer, lorsquelle en a la possibilité, d'aider la commu-
nauté par ses propres moyens, faute de quoi la commu-
nauté deviendrait dépendante des autorités, qui l'exploite-
raient en leur faveur. A titre d’exemple, avant les élections,
les membres du gouvernement demanderaient au public de
voter pour tel ou tel candidat, sous couvert de promesses
¢lectorales. Mais une fois les élections passeées, ils ne tien-
draient pas leurs engagements et ne porteraient pas assis-
tance au peuple lorsque celui-ci en aurait besoin. Ainsi, il est
nécessaire de réduire les liens avec les autorités et de ne pas
leur demander de faveurs. Il est préférable de développer sa
confiance en Dieu, Qui dirige le cours des événements pour
le bien de la communauté.

W L 2K
bt " HAFETZ HAIM
LES LOIS DU LACHONE HARA

S’EXCUSER ET APAISER SON PROCHAIN

Lorsquun homme a causé¢ un préjudice a son
prochain, la Torah ne s’arréte pas au simple regret
intérieur. Elle exige une démarche active : aller
demander pardon et apaiser la personne lésée,
méme si celle-ci n'a jamais eu connaissance du
tort qui lui a été causé.

En effet, le mal existe des lors qu'il a été commis,
quil soit connu ou non. Ainsi, prenons un exemple
concret : un employé aurait di obtenir une
promotion, mais celle-ci lui a été refusée a la suite
de propos médisants tenus a son sujet aupres
de son supérieur. Méme si 'employé n'a jamais
su pourquoi il n'a pas été promu, celui qui est a
l'origine de ces paroles a le devoir d’aller le voir, de
lui expliquer ce qui s'est passé et de lui demander
sincerement pardon.

Cette démarche demande du courage et une
grande humilité¢, mais elle est essentielle pour
réparer la faute et restaurer la paix entre les
hommes.

Toutefois, la sagesse de la Torah tient compte de la
sensibilité humaine. Selon I'enseignement de Rav
Israél Salanter, si révéler cette information risque
de causer une douleur inutile, une humiliation ou
une grande tristesse a la personne concernée,
alors il est préférable de renoncer a cette étape
précise du repentir. Dans un tel cas, on cherchera
d’autres moyens de réparer la faute, sans raviver
une blessure qui dormait.

Car lobjectif ultime du repentir n'est pas
seulement de se décharger dune faute, mais
surtout d'apporter la paix, la réparation et le bien,
sans créer un nouveau tort au passage.

-. I % s .
i o e

o RECEVOIR 22
LES COURS

DE 5 MIN DU TSADIK \

SECRETARIAT DU RAV Scannez ici

(©)0587929003

KOLHAIM@HPINTO0.0RG.IL




&5, PERLES SUR LA PARACHA
p

OR HAHAIM HAKADOCH
Quand le Pére manque & la féte
(1,7 Mw) DN M WIRH % W)

« Ils Me feront un Sanctuaire, et Je résiderai au milieu d’eux. »
(Exode 25, 8)

Le Or Ha'Haim écrit (sur Vayikra 25, 25) que les justes ont pour
mission déveiller sans cesse le cceur dlIsraél a la dévékout,
I'attachement profond a Hachem. IlIs doivent leur parler avec ces
paroles simples et percutantes : « Vous sentez-vous vraiment bien
assis en exil, loin de la table de votre Pere ? Les plaisirs de ce monde
vous paraissent-ils si doux et si agréables, lorsque votre Pere céleste
n'est pas a vos cotés ? »

A quoi cela ressemble-t-il ? A une salle de mariage : tous les invités
sont déja rassemblés autour de la houppa. Le mari¢ est arrivé, il se
tient sous le dais, plongé dans une priere silencieuse. Le moment est
solennel, chargé d’émotion. Puis vient I'instant d'amener la marice...
et soudain, elle éclate en sanglots amers. Au début, on pense que ce
sont des larmes d'émotion. On se dit que, dans quelques minutes,
elle se ressaisira. Mais non. Les pleurs ne cessent pas.

Sa mere et ses amies s'approchent, tentent de comprendre. Elles
n'entendent d'abord que des mots brisés : « Je... ne... papa... »

Elles ne saisissent pas encore le sens de ses paroles et essaient de la
calmer doucement. Puis la mariée explique enfin : « Je ne peux pas
entrer sous la houppa. Labsence de mon pere me pese trop.

Comment puis-je étre dans une joie complete quand mon pere n'est
pas a mes cotés ? »

A ces mots, un flot de larmes envahit toute I'assemblée, lorsque
chacun se souvient que le pére de la mariée est décédé quelque
temps auparavant. Et nous aussi, explique le Or HaHaim, quel est
donc le sens de notre vie ?

Certes, nous vivons dans une certaine aisance : chacun dans sa
maison, entouré de sa famille. Les demeures sont pleines de biens,
les tables dressées de mets raffinés... Mais la place d’honneur, en
téte de la table, est vide et orpheline. Le Pere céleste est absent. Deés
lors, comment ne pas nous interroger : « Sommes-nous vraiment
heureux de rester en exil, loin de la table de notre Pére et de notre
Roi ? » Souvenons-nous sans cesse de 'appel vibrant dHachem, qui
résonne & travers les générations :« D2 MY LIRD % WYy - Ils
Me feront un Sanctuaire, et Je résiderai au milieu d’eux. ».

BEN ICH HAI

Prendre pour soi en donnant, le véritable sens de la tsedaka
(3,73 mmaw) TV 02 3R SN 33 S8 123

« Parle aux enfants d’Israél : qu’ils prélevent pour Moi une
offrande (terouma). » (Exode 25, 2)

Une question bien connue est posée sur ce verset :
pourquoi la Torah dit-elle « qu'ils prennent pour Moi
une offrande » (veyik'’hou li terouma) ?

Ne devrait-elle pas plutét dire : « qu'ils donnent pour
Moi une offrande » (veyitnou li terouma) ?

Apres tout, une terouma est quelque chose que I'on donne,
non que 'on prend.

Le Ben Ich ‘Hai explique que ce verset révele un principe fondamental
de la vie juive. Largent que 'homme donne pour la tsedaka, ainsi que
les actes de bonté qu’il accomplit avec ses biens, ne sont pas une
perte. Au contraire, ce sont ces mérites-la qui 'accompagnent pour
I'éternité. Ce sont eux qui constituent son véritable patrimoine.

Ce qui reste dans la poche, ce qui est accumulé dans les coffres,

est voué a disparaitre. Mais ce qui est donné pour une mitsva, pour
aider autrui, demeure a jamais.

Cette idée se retrouve de maniere éclatante chez le roi Monbaz
(Baba Batra 11a). Il dépensa des sommes colossales pour soutenir
les pauvres, allant jusqua vider les trésors du royaume. Ses
proches lui reprocherent son comportement : « Tes peres ont
amassé des richesses, et toi tu les dilapides ! »

I11leur répondit avec sagesse : « Mes peres ont amassé des trésors
ici-bas, et moi jai amassé des trésors la-haut. Mes peres ont
placé leur argent dans un endroit ou la main peut l'atteindre, moi
je l'ai placé dans un endroit ou aucune main ne peut le saisir. Mes
péres ont thésaurisé pour les autres, et moi jai thésaurisé pour
moi-méme. »

Cest précisément a cela que la Torah fait allusion lorsqu'elle dit :
« quiils prennent pour Moi une offrande ». Car lorsque 'homme
donne de son argent pour une mitsva, pour la tsedaka ou pour
la bont¢, il ne donne pas réellement, il prend pour lui-méme.
Il transforme un bien éphémere en un acquis éternel. Voila
pourquoi la Torah ne dit pas : « quils donnent une offrande »,
mais bien : « qu'ils prennent pour Moi une offrande ».

ABIR YAAKOVY
Donner pour Hachem : la valeur d'un acte
fait lechem chamaim
% 3R ORI 3275 937 TOND i ON 1937
(3,m M) NI

« L'Eternel parla @ Moché en disant : Parle aux
enfants d'Israél, et qu'ils prennent pour Moi une offrande. »
(Exode 25, 2)

Rachi, dans son commentaire sur ce verset, explique 'expression
« ’?_32:25 L) R - " PN », c'est-a-dire : « qu'ils prennent pour
Moi - pour Mon Nom ». Il enseigne ainsi que le don doit étre
fait uniquement pour le Ciel, sans intérét personnel. Clest cette
intention pure qui rend la générosité véritablement agréable
devant Hachem. A ce sujet, on raconte une histoire édifiante au
sujet du tsadik Rabbi Massoud Abouhatsira, fils ainé de Rabbi
Yaakov Abouhatsira.

Un jour, Rabbi Massoud se rendit auprés de son peére et lui
dit : « Mon pere, tu as écrit de nombreux livres dans tous les
domaines de la Torah : le sens simple, l'allusion, l'interprétation
et le secret. Je souhaiterais les faire imprimer et les diffuser afin
quils éclairent les yeux de ceux qui étudient la Torah. » Son
pére lui répondit avec humilité : « Ecoute, mon fils. Je ne sers
pas Hachem dans le but de grandir ou de me faire connaitre, a
D.ieu ne plaise. Mon seul désir est d’agir lechem chamaim, pour
la gloire divine et I'élévation de la Présence divine. Et puisque je
ne sais pas si mes écrits procurent une satisfaction a Hachem, je
préfere ne pas les imprimer pour l'instant. »

Rabbi Massoud lui demanda alors : « Et quand sauras-tu si tes
écrits sont réellement une satisfaction devant Hachem ? »

Son pere lui répondit simplement : « Le temps le dira... »

Des années plus tard, Rabbi Massoud raconta a son fils, Baba Salé :
« Le temps a passé, et mon pere, Rabbi Yaakov Abouhatsira, est
décédé a Damanhour, en Egypte. Une nuit, il m'apparut en réve
et m'encouragea vivement a faire imprimer ses livres, car il avait
vu dans les Cieux quils procuraient une grande satisfaction a
Hachem. Cest alors que jai compris que tous ses écrits avaient
été composés avec une intention pure, uniquement 0”H% ows. »
Dansle méme esprit, Rabbi Yaakov Abouhatsira écrit lui-méme dans
son livre “Shaaré Aroukha” que Moché Rabbénou priait en disant :
« Que la douceur de 'Eternel, notre D.ieu, soit sur nous, et que
I'ceuvre de nos mains soit affermie pour nous, oui, I'ceuvre de nos
mains, affermis-la. » (Psaumes 90, 17) 1l explique que l'expression
« l'ceuvre de nos mains » a pour valeur numérique (guématria)
le mot « Mal'hout » (496). Cela vient nous enseigner que lorsque
'homme agit pour le Ciel, ses actions procurent une satisfaction
a la Présence divine, appelée la Mal'hout. Un acte n'est pas jugé
uniquement par ce que l'on fait, mais surtout par l'intention avec
laquelle on le fait. Lorsque 'homme agit véritablement D% D5,
il éleve ses actions et apporte une joie profonde a la Chékhina.



Sl

i

RABBI MEIR PINTO

Cette semaine marque la hilloula de Rabbi Méir Pinto
zatsal, l'un des grands tsadikim du Maroc, fils de Rabbi
‘Haim Pinto Hakatan et membre illustre de la sainte
famille Pinto, connue depuis des générations pour sa
piété, sa droiture et la force de ses bénédictions.

UN GEANT DE TORAH ET DE SAINTETE

Rabbi Méir Pinto zatsal faisait partie des grands
talmidé ‘hakhamim du Maroc. Sa sainteté était
proverbiale, tout comme la pureté de son service
divin. Sa priere ressemblait a celle d'un serviteur se
tenant humblement devant son Maitre, implorant avec
sincérité et brisement de coeur.

Les plus grands rabbanim de son époque le respectaient
profondément et tenaient compte de ses paroles et
de ses décisions, tant son autorité spirituelle était
reconnue.

LA SOUFFRANCE COMME SERVICE
DIVIN

Tout au long de sa vie, Rabbi Méir souffrit de douleurs
aigués et constantes. Loin de laffaiblir, ces épreuves
faisaient partie intégrante de sa Avodat Hachem,
accompli avec sainteté et acceptation.

Malgré ses nombreux maux, il ne diminua jamais
son investissement dans l'étude de la Torah ni
dans le service Divin. Bien au contraire, il sy
consacra totalement, avec une élévation spirituelle
exceptionnelle.

Il est rapporté par Rabbi David ‘Hanania Pinto chelita,
qui eut le mérite de le servir a la fin de sa vie, que
Rabbi Méir refusa volontairement certains soins
médicaux susceptibles d’alléger ses souffrances. Selon
sa conception spirituelle, ces traitements impliquaient
un relaichement dans les normes de sainteté qu'il sétait
imposées. 1l préféra donc continuer a souffrir jusqua
son dernier souffle, afin de ne jamais renoncer a ses
coutumes saintes.

DES BENEDICTIONS QUI
S’ACCOMPLISSAIENT

Les bénédictions de Rabbi Méir Pinto étaient réputées
pour se réaliser. De nombreux particuliers comme des
communautés entieres venaient solliciter ses prieres.
En lui se vérifiait pleinement I'enseignement de nos
Sages : « Le tsadik décrete, et Hachem exécute. »

Issu de la noble lignée Pinto, chez qui le verset
« Donne un décret et il sera accompli » se réalisait
quotidiennement, Rabbi Méir incarnait cette puissance
spirituelle avec humilité et discrétion.

LE DRAME DE SON
FRERE RABBI RAPHAEL
PINTO

Rabbi Méir vivait dans le méme
appartement que son frere, le
tsadik Rabbi Raphaél Pinto zatsal. Le
12 Chevat 5740, ce dernier fut assassiné

dans son lit par des meurtriers, que Hachem venge son
sang.

Par l'esprit saint, Rabbi Méir connaissait l'identité du
meurtrier, qui résidait a proximité, mais il refusa de
la révéler publiquement. A la demande insistante de
Rabbi David ‘Hanania Pinto chelita, il répondit qu’il ne
dévoilerait cette information quau moment ultime,
lorsque l'on réciterait le Chema autour de son lit. Et
cest effectivement ce qui se produisit.

LES DERNIERS INSTANTS ET LES
REVELATIONS

Rabbi David ‘Hanania Pinto chelita raconte avec
émotion : « J'ai eu le mérite de servir mon oncle Rabbi
Méir Pinto durant son dernier mois, jusqua son départ
pour la yéchiva céleste, et jai méme mérité de lui
fermer les yeux.

La derniere nuit avant sa mort, il mappela et me
demanda : “Vois-tu ce que je vois ?” Lorsque je lui
répondis que non, il sSen étonna.

Quelques heures avant son déces, il me bénit en me
disant que je me marierais cette méme année, et sa
bénédiction s'est réalisée. Il me révéla également de
profonds secrets liés a la sainteté de nos ancétres. »

Il ajouta encore : «Jai pu m'occuper de son enterrement
et acquérir un terrain ou il repose, a Casablanca, aux
cOtés de son frere le tsadik Rabbi Raphaél zatsal. Nous
pleurons ceux qui sont partis et que l'on ne retrouvera
plus. »

UN HERITAGE ETERNEL

En I'honneur de Rabbi Méir Pinto zatsal, une yéchiva a
été érigée en son nom en Angleterre par Rabbi David
‘Hanania Pinto chelita.

De plus, les ouvrages « Kerem David » ont été rédigés
pour I'élévation de 'ame des deux freéres saints, Rabbi
Raphaél et Rabbi Méir Pinto zatsal. Le mot Kerem
est lui-méme porteur de sens : Kevod Raphaél Méir,
symbole de leur union dans la vie comme dans la mort.

Rabbi Méir Pinto zatsal demeure un modele de
souffrance acceptée avec amour, de fidélité absolue
aux coutumes saintes et de puissance spirituelle
empreinte d’humilité.

Que son mérite, ainsi que celui de son frére Rabbi
Raphaél Pinto zatsal, protége tout Israél. Amen.

Cette année sa Hiloula tombe le jeudi 26 février. Que son
mérite nous protége.

4 %



PARACHA TEROUMA

La paracha Terouma nous raconte comment Hachem
demande au peuple d’Israél de Lui construire un lieu
spécial : le Mishkan, le Sanctuaire. Mais en réalité,
cette paracha ne parle pas seulement d’'un batiment.
Elle parle surtout du cceur de chaque Juif, méme celui
d’un enfant.

DONNER : LE POINT DE DEPART DE TOUT

Hachem dit & Moché : « Parle aux enfants dlsraél, et quils
prennent pour Moi une offrande. »

Ce qui est étonnant, c’est que cette offrande n'est pas obligatoire.
Hachem ne force personne. Il demande seulement que chacun
donne selon ce que son cceur ressent.

Pourquoi ? Parce que ce qui est donné sans envie n'a pas la
méme valeur que ce qui est donné avec joie. Les Bné Israél
comprennent ce message et apportent spontanément de lor,
de largent, des tissus colorés, du bois, de lhuile et des pierres
précieuses. Chacun participe & sa maniére.

Déja ici, la Torah nous enseigne que pour servir Hachem, le plus
important n'est pas ce que 'on donne, mais comment on le donne.
Un enfant qui partage un jouet avec le sourire fait quelque chose
d'aussi précieux que de lor.

UNE MAISON POUR HACHEM...
AU MILIEV DV PEUPLE

Hachem dit ensuite : « Ils Me feront un Sanctuaire, et Je résiderai
parmi eux. »

Il ne dit pas “dans le Mishkan”, mais “parmi eux”. Cela signifie
qu'Hachem ne veut pas seulement habiter dans une tente sacrée,
mais dans la vie de chaque Juif.

Le Mishkan est une tente, car le peuple voyage dans le désert.
A chaque étape, on le démonte et on le remonte. Cela nous
apprend que méme quand on change d'endroit, d’école ou de
situation, on peut toujours emmener Hachem avec soi.

Peu importe ou tu te trouves, si tu agis bien, Hachem est avec toi.

LE ARON HAKODECH:
METTRE LA TORAH AU CENTRE

Le premier objet décrit est le Aron Hakodech (U'Arche sainte).
Ce n'est pas un hasard. Cela montre que la Torah est au centre
de tout. Le Aron Hakodech est fait de bois recouvert dor a
lintérieur et a Uextérieur. Cela nous enseigne que 'lhomme doit
étre droit et sincére, aussi bien a lintérieur qu'a l'extérieur. On
ne doit pas seulement “avoir l'air gentil”, mais étre vraiment bon
dans son coeur.

A lintérieur de l'Arche se trouvent les Tables de la Loi, les Dix
Commandements. Sur le couvercle, deux anges, les Kérouvim, se
font face. Quand le peuple dIsraél agit correctement et s'aime,
les anges se regardent ; quand il y a des disputes, ils se tournent
le dos. La Torah nous apprend comment bien nous comporter
avec Hachem et avec les autres.

LE CHOUL’'HAN (LA TABI:E)_: RECONNAITRE
D’OV VIENT LA BENEDICTION

Apreés la Torah vient la Table des pains. Chaque semaine, on y
pose douze pains, pour les douze tribus. Ces pains restent frais
toute la semaine, montrant que la bénédiction vient dHachem.

La Torah place la table juste aprés UArche pour nous dire que
méme les choses matérielles, comme manger ou travailler,
doivent étre liées a la spiritualité. On ne mange pas seulement
pour se remplir le ventre, mais pour avoir de la force afin de
faire le bien. Dire merci avant et aprés manger, c’est reconnaitre
qu'Hachem s’occupe de nous.

LA MENORAH : APPORTER DE LA LUMIERE

La Ménorah, avec ses sept branches en or pur, éclaire le Mishkan.
Elle symbolise la lumiére de la Torah, la sagesse et la clarté.

Dans un endroit sombre, une petite lumiére suffit pour tout
changer. De la méme fagon, une bonne action, un mot gentil ou
un effort dans l'étude peut illuminer toute une journée.

Aprés avoir la Torah (Arche) et la bénédiction (Table), il faut
diffuser cette lumiére autour de soi.

LES RIDEAUX ET LES DETAILS :
RIEN N’EST PETIT

La Torah décrit longuement les rideaux, les couleurs, les attaches
et les barres du Mishkan. Méme les éléments que l'on ne voit
presque pas sont importants.

Cela nous enseigne que chaque détail compte. Un petit effort, un
sourire, une attention discréte peuvent avoir une grande valeur.

Hachem voit méme les bonnes actions que personne ne remarque.

La paracha Terouma nous montre un chemin trés clair :
donner avec le coeur, mettre la Torah au centre, reconnaitre la
bénédiction, apporter de la lumiére, et soigner chaque détail.

Ainsi, le Mishkan n'est pas seulement dans le désert. Il est dans le
cceur de chaque Juif.

Quand tu fais une mitsva avec joie, tu construis une partie du
Mishkan. Et quand beaucoup de petits Mishkan se réunissent, la
présence d’Hachem peut vraiment résider parmi nous.



1. Pourquoi Hachem demande-t-Il une offrande volontaire et non
obligatoire ?

u Pour tester la richesse du peuple ]
G Parce qu'll veut que 'on donne avec le coeur ]
[ ‘ Pour finir vite la construction ]

2. Que nous apprend le fait que le Mishkan soit une tente démontable ?

u Quiil devait étre caché ]

G Qu'Hachem n’est présent que dans le désert ]

[ ‘ Qu'on peut emmener Hachem partout avec nous

3. Pourquoi le Aron Hakodech est-il recouvert d’or a lintérieur
et a Uextérieur ?

u Pour enseigner quiil faut étre pur dedans comme dehors

G Pour montrer la richesse d'lsraél ]

[ ‘ Pour étre la plus lourde possible

4. Quel objet montre que la Torah est au centre de la vie juive ?

’ )
(B )
)

[ ‘ Le Aron Hakodech

5. Que représentent les douze pains posés sur la Table ?

u Les mois de l'année

G Les douze tribus d'lsraél

P A N

[ ‘ Les dix commandements

6. Quel message apprend-on de la Table placée prés du Aron ?

u Le matériel et le spirituel doivent étre liés

G La nourriture est plus importante que la Torah

A N

[ ‘ IL faut manger avant d'étudier

7. Que symbolise la lumiére de la Ménorah ?

u Le soleil du désert J
G La richesse en or J

[ ‘ La sagesse et la lumiére de la Torah ]

8. Pourquoi la Torah décrit-elle méme les petits détails du Mishkan ?

u Pour compliquer la lecture j
G Pour montrer que chaque détail compte j
[ ‘ Parce que Moché aimait les mesures ]

9. Que signifie la phrase : “Je résiderai parmi eux” ?
u Hachem habite dans chaque Juif

G Hachem habite seulement dans la tente

A N

[ ‘ Hachem habite dans le ciel

10. Comment un enfant peut-il construire un “Mishkan” aujourd’hui ?

u En voyageant dans le désert j
G En faisant des mitsvot avec joie j
[ ‘ En construisant une tente ]

Réponses: 1b, 2¢, 3q, Hc, 5b, 6a, 7c, 8b, 9a, 10b

LE ZEKHER LEMA'HATSIT HACHEKEL

Quand donner ?

Deés l'arrivée du mois d’Adar et, lors d'une année embolismique,
a partir de Roch ‘Hodech Adar II, commence la mitsva du Zékher
léMa’hatsit HaChékel, le don symbolique rappelant le demi-chékel
que les juifs avaient I'obligation de donner au Beth Hamikdach.

Idéalement, ce don doit étre effectué avant la lecture de la Méguila
le soir de Pourim. Nos Sages expliquent (Méguila 13b) que Hachem,
savait a I'avance qu’'Haman chercherait a « acheter » la destruction
d’Israél par de I'argent. C'est pourquoi Il a voulu que les dons d'Israél
précédent les siens, transformant I'argent en instrument de salut.

Qui est concerné ?

La coutume est de donner le Zékher léMa'hatsit HaChékel a partir
de I'age de treize ans.

Il est toutefois recommandé de donner également au nom des
enfants, et méme des nourrissons.

Pourquoi ?

Parce que ce don est destiné a la tsédaka, et parce que le miracle de
Pourim n’a pas concerné uniquement les hommes adultes : femmes
et enfants ont eux aussi été sauvés. Il est donc juste qu'ils soient
également représentés dans ce geste symbolique.

Quel montant donner ?

A époque du Beth Hamikdach, le demi-chékel correspondait a 9
grammes d’argent pur. Aujourd’hui, sa valeur est calculée selon le
cours annuel de I'argent.

Ces derniéres années, le montant recommandé se situe
généralement entre 20 et 30 shekels.

Chacun selon ses moyens

Celui qui le souhaite peut bien sir donner au-dela du montant
requis, selon la générosité de son ceeur, afin de renforcer la Torah,
la tsédaka et les actes de bonté — et la bénédiction I'accompagnera.

A Tinverse, une personne en difficulté financiére peut s’acquitter
de cette coutume en donnant simplement une piéce de 50 agorot,
correspondant au demi-shekel actuel. Lessentiel réside dans
I'intention et la participation.

Devinettes

Je suis construit avec des dons
e volontaires, mais ma vraie matiére est le
ceceur. Je voyage dans le désert, pourtant je
suis censé rester “au milieu de vous”.
Qui suis-je ? Réponse : le Mishkan.

2 Je suis en bois, mais je suis habillé d’or
e dedans et dehors. Je garde un trésor
qui n’est pas de Uargent : il guide la vie
d’Israél. Qui suis-je ? Réponse : 'Arche (Aron
Hakodech).

3 Je ne suis pas une fenétre, pourtant je
e fais entrer la lumiére. J'ai sept bras et
Jéclaire chaque jour, comme la Torah éclaire
une ame. Qui suis-je ? Réponse : la Ménorah.




Un Siyoum HaChass empreint d’élévation
s’est tenu au sein des institutions Orot
Haim vé-Moché a Ashdod, réalisé par notre
maitre, le Tsadik Rabbi David Hanania
Pinto, chelit’a, a la mémoire de sa mere, la
Rabbanite Madeleine Mazal Pinto, zal.

Le Siyoum s’est déroulé en présence de
Rabbi Haim Pinto, chelit’a, frere du Rav et
Rav d’Ashdod, de ses enfants : Rabbi Yoel
Pinto, Rabbi Moché Pinto, Rabbi Mikael
Pinto, des Raché Kolelim et de nombreux
avrékhim venus de plusieurs villes d’Israél,
Ashdod, Raanana, Netanya, Yerouchalayim.

La soirée s’est conclue par une séoudat
mitsva, dans ’honneur et la joie de la

\Torah.




