
Lorsque Moché quitta Midian pour libérer les Juifs d’Égypte, il
fit monter sa femme et ses fils al ha’hamor sur l’âne. Avant le
mot ’hamor est ajoutée la lettre hé : ha’hamor. Cela désigne un
âne bien précis ; il s’agit en effet d’un âne célèbre. C’est celui
que montait notre patriarche Avraham lorsqu’il alla accomplir
la Akéda, et c’est également l’âne que montera le Machia’h
dans le futur pour libérer les Juifs, comme le dit le prophète[1] :
«Sois transportée d’allégresse, fille de Sion ; pousse des cris de
joie, fille de Jérusalem ; voici, ton roi vient à toi ; il est juste et
victorieux, humble et monté sur un âne, sur un âne, le petit
d’une ânesse »[2]. Une question se pose alors : puisque chacun
de ces Justes est mandaté par Hachem, ne devaient-ils pas
plutôt monter un cheval, conformément au principe : « On
accomplit une mitsva avec empressement »[3] ? Cependant, le
Talmud soulève une contradiction. Une fois, le prophète
annonce la venue du Machia’h sur un nuage : « Je regardai
pendant mes visions nocturnes, et voici, sur les nuées des cieux
arrivait quelqu’un de semblable à un fils de l’homme »[4], et
une autre fois, il est décrit comme venant sur l’âne. Le Talmud
répond : si les Juifs sont méritants, il vient rapidement, sur un
nuage ; s’ils ne le sont pas, il vient lentement, sur un âne[5].
Pourquoi, dans ce dernier cas, le Machia’h ferait-il encore durer
sa venue ?
En réalité, lorsque le patriarche Yaacov bénit son fils Yehouda, il
lui promet la royauté, de David jusqu’au Machia’h : « Jusqu’à ce
que vienne le Shilo [le Machia’h], et que les peuples lui
obéissent. Il attache son âne à la vigne, et au meilleur cep le
petit de son ânesse ; il lave dans le vin son vêtement, et dans le
sang des raisins son manteau »[6]. Il attache l’âne afin que, par
impatience, il ne conduise pas la récolte vers le pressoir avant
que tous les paniers ne soient remplis de raisins. En effet, le
prophète Yechaya compare le peuple juif à la vigne de Hachem
et espère qu’elle produira de bons raisins, c’est-à-dire qu’il se

conduise avec droiture. Mais lorsque ce n’est pas le cas, Il se
plaint : « Je chanterai à mon bien-aimé le cantique de mon
bien-aimé sur sa vigne… Il espéra qu’elle produirait de bons
raisins, mais elle en a produit de mauvais… La vigne de l’Éter-
nel des Armées, c’est la maison d’Israël, et les hommes de
Yehouda sont le plant qu’Il chérissait. Il avait espéré de la
droiture, et voici du sang versé ; de la justice, et voici des cris de
détresse!»[7].
Ainsi, le Machia’h attache son jeune âne au pied de la vigne le
temps de la cueillette, lente et difficile, afin de sélectionner
suffisamment de bons raisins parmi les autres, c’est-à-dire les
bonnes actions parmi les mauvaises. Avec ces raisins, il fera du
vin, qui lui servira à laver son habit. Pourquoi serait-il sale ? Le
prophète Yechaya[8] décrit le Machia’h comme souffrant et
malade parmi les lépreux. Comme l’explique le Talmud, ils
changent chaque jour leurs bandages et pansements afin de
nettoyer leurs plaies et d’en essuyer le pus[9]. Il s’agit des
Justes du peuple juif qui souffrent le martyre à cause des
imperfections du peuple, et par solidarité avec la sainte
Chekhina, qui souffre à cause des fautes de l’humanité. Grâce
au vin - les bonnes actions du peuple juif - le Machia’h lavera
son habit. S’il refuse de monter sur un cheval, c’est parce que
celui-ci n’aurait pas la patience d’attendre durant la cueillette.
Ainsi, Moché, lors de son voyage vers l’Égypte, alla lentement,
afin de permettre aux Juifs d’Égypte d’accomplir encore de
bonnes actions et de compléter le compte des 600 000. Quant à
Avraham, il ne devait pas uniquement lutter contre le Satan et
son mauvais penchant, qui tentèrent de l’empêcher
d’accomplir la Akéda[10]. Il englobait également - dans sa
pensée - toutes les générations futures du peuple juif, appelées
elles aussi à accomplir leur Akéda, à mourir en martyrs pour
sanctifier le Nom d’Hachem. Ce travail lui prit trois jours, le
temps du voyage sur l’âne.

[1] Zekharia 9,9. [2] Pirke deRabbi Eliezer 31 ; Rachi. [3] Pessa’him 4a.
[4] Daniel 7,13. [5] Sanhedrin 98a. [6] Beréchit 49,10-11. [7] Yechaya 5,1-7.
[8] Chapitre 53. [9] Sanhedrin 98a. [10] Beréchit Rabba, 56,4.

N° 468

Pour aller plus loin
Yaacov Guetta

1) Pour quelle raison (selon une
opinion de nos sages), Datane et
Avirame (étant de grands impies,
voir le Midrach Tan’houma,
Chémote, chapitre 10) ne firent
pas partie des 4/5ème des
«réchaïm» qui moururent durant
la plaie de ´Hochekh (des
ténèbres) ?

2) Qui furent les premiers témoins
du 1er Kidouch Ha’hodech de
l’histoire (la 1ère sanctification du
nouveau mois : Le premier Nissan
2448)

3) Il est écrit (12-15) : « Chivate
yamim matsote tokhélou, akh
bayom harichon, tachbitou séor
mibatékhèm ». À quel
enseignement font allusion les
différentes façons par lesquelles la
Mitsva de « tachbitou » (faire
disparaître tout levain ou tout
´hamets) peut être effectuée ?

4) Il est écrit (12-42) : «Leil
chimourime hou lachem,
léhotssiame méèrets mitssrayïm».
À quel enseignement fait allusion
l’expression «léhotssiame» (pour
les faire sortir) composant ce
verset ?

5) Il est écrit : “Véhaya léote al
yadékha oultotafote beine
êineikha…” » (13-16). Qu’est-ce
qui se réalise lorsqu’on met les
Téfiline (et à quoi ces derniers
sont-ils comparés) ?

Chabbat

Mikets
27 Kislev 5785

28 Décembre 2024

Leïlouy Nichmat

Yaakov Chalom
ben Eliahou

Rahamim
-

Gavriel ben 
Yehoudit

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israël

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

Chabbat

Bo

6 Chevat 5786
24 janvier 2026

לעילוי נשמת

דבורה בת 

כוכה חבבו 

סלא לבית 

שתיוי

/

- Dernière minute    -

Le prochain livre Shalshelet est 
en cours de finition.

Il couvrira la période de Eloul à 
Kippour. Il part en impression 
d'ici quelques jours beezrat H.

Pour avoir une part dans ce 
projet, il est possible de réserver 

un encart (500€) ou une 
dédicace (104€).

Pour prendre une dédicace et 
ainsi permettre la diffusion de la 

Torah,
contactez-nous avant le 3 Juillet.

Shalshelet.news@gmail.com

Ville Entrée Sortie

Jérusalem 16 : 29 17 : 45

Paris 17 : 15 18 : 27

Marseille 17: 20 18: 26

Lyon 17 : 15 18 : 23

Strasbourg 16 : 55 18 : 06

Boutique en ligne :

Shalsheleteditions.com

Hanna bat 
ester alkalaï

Dans la paracha de la semaine est donnée la première mitsva
s’adressant au peuple d’Israël, concernant la sanctification du
mois : « Ce mois-ci sera pour vous la tête des mois, le premier
des mois de l’année. »
Pour quelle raison la Torah choisit spécifiquement cette
mitsva pour être la toute première ?

La Hagada de Pessa’h interroge : « Est-il possible (que la
mitsva de raconter la sortie d’Égypte commence) dès Roch
Hodech ? » Cette hypothèse vient mettre l’accent sur
l’événement premier de la sortie d’Égypte : la création
d’Israël en tant que peuple.
Ainsi, c’est lorsque nous recevons notre 1er commandement

que nous pouvons réellement incarner Israël.
Or, l’essence même d’Israël consiste à transcender les lois de
la nature et d’être placé au-dessus de la temporalité. En effet,
alors que la temporalité revêt une dimension inéluctable, de
fatalité déterministe, Israël possède la capacité de se
renouveler et de changer.
Ainsi, dès sa création, Hachem octroie au peuple d’Israël son
essence et donc lui transmet la responsabilité de sanctifier la
temporalité afin d’être en mesure de l’outrepasser. De cette
manière, nous établissons les mois (חודש) permettant le
renouvellement (התחדשות ) ainsi que les années (שנים ) nous
donnant la capacité de changer (לשנות ).
Dès lors, une fois qu'Israël se place au-dessus du temps, celui-
ci est en mesure d'égorger l'agneau, divinité égyptienne,
symbolisant le premier des signes du zodiaque (le bélier),
prédisposé à l'orientation inéluctable des destinées.

La Question
G. N.

Shalshelet.news@gmail.com

•Yaacov sent sa fin approcher, il fait jurer Yossef
de l'enterrer dans la grotte de Makhpéla.
•Yaacov bénit Ménaché et Ephraïm avec entre

autres, la bérakha des parents aux enfants le
vendredi soir.
•Réunion des douze enfants devant le lit de
Yaacov. Il dira une phrase correspondante au
caractère de chacun.
•Deuil, éloge funèbre et enterrement de Yaacov.

•Yossef rassure ses frères après la disparition de
leur père en leur affirmant qu'il ne leur en veut
pas et qu'il les nourrira ainsi que leurs enfants.
•Yossef meurt à 110 ans, après 80 ans de “règne”.
•Fin du livre de Béréchit.

Résumé de la Paracha

Abonnement postal
69€/an

Dédicace d’un prochain 
feuillet (150€)

• Hachem demande à Moché de retourner voir Paro pour le
prévenir que s'il ne renvoie pas les Béné Israël, des sauterelles
envahiront le pays.
• Les plaies des sauterelles et de l'obscurité s'abattent coup sur
coup en Egypte après que Paro a endurci son cœur.
• Moché prévient Paro que Hachem tuera tous les premiers-nés
à la moitié de la nuit.
• Hachem prépare la sortie d'Egypte en apprenant aux Béné

Israël les Halakhot du Korban Pessa'h qui serviront également
pour les générations à venir.
• La moitié de la nuit sonna et Hachem tua tous les premiers-nés.
Les Egyptiens poussèrent les juifs dehors.
• 600 000 hommes sortirent d'Egypte au petit matin, leurs pâtes
sur leurs épaules, accompagnés des femmes, enfants et
troupeaux.
• Le 15 Nissan 2448, l'épisode juif en Egypte prend fin. Il dura 430
ans à partir du moment où Hachem a annoncé à Avraham que ses
enfants seraient exilés en Egypte.

Résumé de la Paracha



Halakha de la semaine
David Cohen

Il a été rapporté la semaine

précédente que la consommation de

pain > kazayit acquitte tout aliment

qui vient accompagner le pain, qui

rassasie ou qui ouvre l’appétit.

Qu’en est-il des boissons ? Sont-

elles acquittées par la

consommation du pain ?

- Selon certains Richonim, les

boissons sont à inclure dans les

aliments qui accompagnent le pain,

étant donné que la boisson vient

faciliter la consommation de la

nourriture et qu’on ne peut pas s’en

passer [Tossefot Brakhot 41b au nom

de Rabenou Tam et du Ri; Roch 6,29

(qui conclut de sortir du doute en

buvant avant Motsi)].

- Cependant, plusieurs autres

Richonim rétorquent que le pain ne

peut pas acquitter les boissons,

étant donné que les boissons ne

nourrissent pas et ne peuvent être

incluses dans la bénédiction du pain,

ainsi qu’il ressort de Brakhot 41b que

c’est seulement le vin qui aurait dû

être acquitté par le pain du fait de sa

propriété nourrissante [Mordekhi

6,136 au nom de R' Yom Tov ...].

En pratique, le Choul’han Aroukh

174,7 rapporte le 1er avis en tant que

principal, mais conclut que pour

sortir de tout doute, il conviendra de

boire avant d’entamer le repas, à

condition de profiter a minima de

l’eau (à savoir même une très légère

soif) [Michna Beroura 204,40]. À

défaut, si on n’a pas du tout soif, on

optera pour une boisson qui a du

goût, ou on prendra une sucrerie

(chose valable même après Motsi)

[Ben Ich ‘Haï 1, Nasso, ot 5].Aussi, si on

opte pour la solution de boire avant

le repas, on se montrera scrupuleux à

ne pas boire d’un trait la quantité de

revi’it, soit 8,1 cl, afin de ne pas

entrer dans un safek s’il faut réciter la

Brakha finale. De plus, dans le cas où

on compte boire du vin à table avant

de boire une quelconque boisson, on

pourra passer directement au Moçi

étant donné que le vin acquitte toute

sorte de boisson [Ch.Aroukh 174,2].

Et ainsi rapportent l’ensemble des

décisionnaires séfarades, à savoir

d’opter pour une des solutions

proposées afin de ne pas rater la

bénédiction des boissons [Ben Ich

‘Haï 1, Nasso, ot 5 (qui précise qu’à

défaut on pensera à la bénédiction); Caf

Ha’haïm 174,47; Or Létsion 2, p.99;

Birkat Hachem 3,10, ot 69 ; Yafé Chaa

24 (duquel il ressort que la coutume

dans beaucoup de contrées au Maroc

était de réciter la Brakha sur une

boisson avant de passer au Moçi même

en semaine (à l’encontre du Tchouvot

Chemech 62 "Vehiné…")].Et cela ne sera

pas considéré comme entraînant une

bénédiction non nécessaire, car on agit

ainsi pour sortir du doute (et il n’y a pas

plus grande nécessité que cela) [Erekh

Hachoul’han 174,1].

A posteriori, si l’on s’est déjà lavé les

mains, il sera préférable de faire la

Brakha sur la boisson entre Netila

et Moçi plutôt que de la rater
[Michna Beroura Ich Matslia’h 174,

note 1 (à l’encontre du Birkat Hachem

3, perek 10, note 244, et du Halikhoth

Berakhot 166,4)]. En effet, le fait

d’enchaîner immédiatement la Nétila

au Moçi (avis du Roch) est une

mesure de rigueur moins importante

que celle de ne pas perdre la Brakha

sur l’eau.

Il en sera donc de même concernant

les aliments cités la semaine passée

(pistache, cacahuète), au sujet

desquels il existe un safek s’ils sont

acquittés par le pain. C’est-à-dire que

si l’on s’est déjà lavé les mains, on

récitera la Brakha sur ces aliments

entre Nétila/Moçi.

Toutefois, la coutume ashkénaze est

de se montrer indulgent lekhathila

en passant directement à table
[Darké Moché, Rama 174,7].

Enfin, il convient de noter que
d’après tous les avis, le pain ne
pourra pas acquitter les boissons si
l’on avait déjà soif avant de
s’installer à table, car, en effet, dans
ce cas-là, la soif n’a aucun lien avec
le repas [Michna Beroura Ich Matslia’h
174, n.4, au nom du Yachiv Moché
(Sitruk) 1,340, ot 2, et ainsi a acquiescé
Rav Meïr Mazouz. Voir aussi M.B Ich
Matslia'h n.5 où il en ressort que la soif
liée à la parole aussi peut être
problématique surtout en fin de repas
et après les danses lors d'un mariage].

1) C’est par le mérite de l’amour que
Datane et Avirame portaient à la
terre d’Israël, que ces derniers ne
disparurent (ne périrent) pas durant
la plaie des ténèbres (ils déclarèrent
en effet : « Certes, ce n’est pas dans
ce beau pays où coulent le lait et le
miel, que toi Moché, tu nous as
amenés ». Kora’h 16-14). Source :
Rav Yossef ´Haim Zonenfeld Zatsal

2) Les Anges Mikhael et Gabriel
furent les premiers témoins du
premier Kidouch Ha’hodech ayant
eu lieu avant la sortie d’Égypte (le
1er Nissan 2448). Source : Pésikta
212

3) Le Traité Pessa’him (21) enseigne
que selon Rabbi Yéhouda, la
destruction du ´Hamets (la veille de
Pessa’h) ne peut se faire que par la
“Sréfa” (brûler le ´hamets). Selon les
Sages, cette opération peut aussi
être effectuée en émiettant
(méfarère) et en éparpillant au vent
(zoré laroua’h) le ´hamets, ou en
jetant ce dernier dans la mer. Or, il
est remarquable de constater que
D… élimina les Egyptiens (que nos
Sages comparent au ´hamets qui
symbolise l’orgueil, la plus mauvaise
des Midote qu’avaient Pharaon et
les Egyptiens), tout comme on se
doit de faire disparaître le ´hamets.
En effet, au moment de l’ouverture
de la Mer rouge, Hachem châtia
l’armée égyptienne (et selon
certains Sages, également le
Pharaon) par le feu, comme il est
écrit (dans Béchala’h 14-24) :
«Vayehi béachmorète habokère,
vayachkef Hachem el ma’hané
mitssrayim béamoud èche… ». De
plus, l’Eternel fit aller (refoula) la
Mer rouge par un puissant vent
d’est soufflant toute la nuit )“roua’h
kadim âza kol halaîla” : 14-21), vent
destiné à châtier les méchants (en
l’occurrence ici, les soldats
égyptiens), punition rappelant qu’on
peut être “méfarère” (émietter) et
“zoré laroua’h” (éparpiller à l’aide
du vent) le ‘Hamets. Puis finalement,
le tout Puissant jeta (précipita) et
noya dans la Mer Rouge les
Egyptiens (tout comme le ‘Hamets
qu’on élimine en le jetant dans la
mer). Source : ‘Hatam Sofer

4) L’expression « léhotssiame » à la
même Guématria que la phrase :

«vézé haya malakh yéhouel ! » (avec
son collel), soit 182. En effet,
Hachem envoya l’ange Yéhouel (sar
hapnime) pour délivrer le peuple
d’Israël d’Égypte, comme il est dit
(Yéchaya 63-9) : « Oumalakh panav
hochiame ! » ; en vertu du principe
que : « Eine ´havouche matir ète
atssmo mibeite assourime ! » (un
prisonnier ne peut pas se libérer de
lui-même de la prison dans laquelle
il est enfermé !), et donc que
Hachem était Lui aussi “kavyakhol”
«prisonnier» en Égypte avec Son
peuple (et que par conséquent, il ne
pouvait “kavyakhol délivrer” les
Béné Israël et se sortir Lui-même de
cet exil égyptien), comme il est dit
(Téhilim 91-15) : « imo anokhi
bétsara ! » )“avec le peuple d’Israel,
je demeure “ kavyakhol” moi aussi,
déclare Hachem, dans la
souffrance!” Source : Tossefote
Hachalème, ote 12, ´hélek 7 p.134

5) A. Lorsqu’on met les Téfiline, on
permet la réalisation des paroles de
ce verset (25-8) : « Véassou li
mikdach, véchakhaneti
bétokhame!», car Hachem (sa
Chékhina) réside, ‘’kavyakhol” à
l’intérieur des Téfiline (ces derniers
étant comme un temple pour
Hachem). Remez Ladavar : « Et Je
résiderai (kavyakhol) à l’intérieur du
(de la lettre) “Mème sofite » :
)“Véchakhaneti bétokhame:
“Véchakhaneti bétokh “mème
sofite”). En effet, pour que la
Chékhina puisse résider “en eux”
(dans les Téfiline), il faut que ces
derniers ressemblent à un “Mème
sofite” )qu’ils soient donc
“Méroubaôte”, c’est-à-dire : Bien
“carrés”). Source : Sefer “Etz
Hadaâte Tov” de Rabbi ´Haim Vital
(Térouma)
B. Les 2 Téfiline incarnent les 2
Temples ! C’est d’ailleurs pour cela
que le terme « yiré » (traduisant la
crainte de Hachem) est employé par
la Torah à propos de ces deux sujets.
En effet, Il est écrit d’une part au
sujet du Temple (Vayikra 19-30) :
«Oumikdachi tiraou », et d’autre
part au sujet des Téfiline (Dévarim
28-10): « Véraou kol amei haarets, ki
chème Hachem nikra alékha,
véyareou mimékha ! ». Source :
Sefer Halikoutime du Arizal
(Térouma)

Léïlouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

Réponses aux questions

Enigmes

1) Comment est-ce possible, un homme qui n'a pas
tué Bechogeg, et est exilé dans une ville de refuge. Un
Rav qui est exilé dans une ville de refuge car il a tué
Bechogeg, ses élèves sont exilés avec lui

2) Laquelle de ces propositions n’a pas la même
particularité que les 5 autres ? A) Mère B) Ride C)

Raie D) Page E) Preuve F) Laque

La particularité de cette liste réside dans la fusion de la
lettre de l'énumération (A, B, C...) avec le mot qui lui
est associé. Pour cinq des propositions, cette
combinaison forme un nouveau mot parfaitement
valide en français, alors que la proposition D est la
seule qui ne fonctionne pas.

3) Qui sont dans la Paracha, le père et le fils qui sont
aussi cousins ? Amram et Moché, car Yokhéved la
femme de Amram est aussi sa tante.

Rébus : 
Âne / IA / Râle / C / Fa / Taille / Hymne

Réponses
N°467 Vaéra Echecs :

F2 - A7 / B8- A7
A2 - B3 / A7 - B8
E5 - D7



Homonyme de
beaucoup en hébreu 

Si tu refuses 

Il n’a pas le droit de
Manger le korban pessa’h 

Des provisions 

Une nuit de garde 

Echecs

Les blancs
font mat

en 2 coups

Rébus

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ? 

א _____

ג _____

י _____

מ _____

ע _____

Ils l’ont utilisé pour mettre le sang sur 
les poteaux et linteaux

Verbe conjugué, utilisé dans le chass
pour parler du divorce 

Hachem a séparé entre les béné Israël 
et les Egyptiens 

Les restes de la matsa et du maror

Littéralement « un soir nombreux »

ד ____

י ____

ם ____

ף ____

ר ____

Le peuple s’est prosterné

Le korban pessa’h devait être ‘’grillé’’

La servante qui se trouvait derrière le moulin 

Le sang qui se trouve dans la ‘’bassine’’ 

Il faut l’éliminer la veille de Pessa’h

Une lettre  – Un mot

Massekhet YÉBAMOT 1

Le traité Yébamot est le premier du
Seder Nachim, qui est le troisième
Seder de la Michna et du Talmud.
Le seder Nachim couvre de
nombreux sujets concernant les
interactions entre les hommes et
les femmes selon la Torah.
Le Seder commence par Massekhet
YEBAMOT, qui traite d'un sujet
bien particulier, un 'hidouch que la
Torah détaille dans les pessoukim
[Devarim 25, 5/6]. Nous allons
tenter de l'expliquer...

Petite introduction :
Selon la Torah, lorsqu'un homme
souhaite épouser une femme, il fait
d'abord un acte de kiddouchin
(consécration) [Cf massekhet
kiddouchin], puis des "nissouyin"
(mariage).
Il arrive parfois qu'un homme
marié vienne à décéder sans avoir
de descendance vivante.
Dans ce cas-là précisément, la
Torah donne la possibilité au frère
du défunt de "construire une
'famille' à son frère", en se mariant
avec sa veuve. C'est la mitsva du
Yiboum.
C'est-à-dire que bien qu'en temps
normal il soit absolument interdit
de se marier avec l'ex-femme de
son frère, si un homme meurt sans
descendance, son frère a une
mitsvat 'assé de se marier avec
celle qui était sa belle-sœur. Et ce
'assé repousse le lo ta'assé
d'épouser sa belle-sœur. [Rambam]
Dans le langage de la Michna, le
frère qui a la Mitsva de Yiboum
s'appelle le yabam [le mot 'yabam'
dans la Torah veut en fait dire
'beau-frère', car le Yiboum est la

mitsva du mariage du beau-frère
avec la belle-sœur - sefer
hachorachim, Ibn Jana'h], et la
femme est appelée la yebama.

Tant que le frère n'a pas fait le
Yiboum, les 2 sont liés par le
mariage du frère défunt, c'est la
'zika'.
Si le frère refuse de faire le Yiboum,
il doit alors faire la 'halitsa. Sa
belle-sœur lui enlève sa chaussure
devant le Beth din, symbole qu'elle
aurait été considérée comme
mariée avec ce frère et l'aurait
secondé. Puis elle crache devant
lui, symbole que maintenant qu'il
n'a pas voulu faire le Yiboum, elle
n'a plus de lien avec lui et il est
pour elle comme n'importe quelle
autre personne, à qui elle ne doit
aucun respect. [Hinoukh]
Si le frère défunt avait 2 femmes,
les 2 sont des 'yébamot', et le fait
de faire Yiboum avec l'une d'entre
elles libère l'autre [sa 'rivale' -
'tsara'] de sa 'zika'.
Mais si une des femmes est
interdite au frère vivant à cause
d'un lien de parenté, elle-même et
sa 'tsara' ne sont plus astreintes au
Yiboum...
Il existe 15 cas de figure similaires,
c'est le sujet de la... première
Michna ! [1, 1]
Yébamot est considérée parmi les
massekhetot les plus difficiles à
étudier dans le Talmud. La difficulté
de ce traité tient au fait que sa
compréhension exige la maîtrise
des structures complexes des
lignées familiales.

Nous y reviendrons la semaine
prochaine...

La Michna
Yéhezkel Elkoubi

_ _ _ א

_ _ מ

_ _ ע

צ  _ _

ש _ _ _ _

Jeu de mot

Aire de jeux

Précédemment dans Chmouel
David se rend à Nov, où il reçoit des
vivres ainsi que l’épée de Goliat des
mains du Cohen gadol. Cette scène est
observée par Doeg Haadomi, et cette
vision provoquera une véritable
catastrophe. Entre-temps, David se rend
chez les Pélichtim, puis à Moav, où il
laisse ses parents en sécurité. Chaoul se
plaint alors de ne recevoir aucune aide
pour capturer ‘son ennemi’ David et
laisse entendre son mécontentement
devant sa cour.
À la suite de cette plainte, Doeg
Haadomi se décide enfin à intervenir. Il
rapporte au roi ce qu’il a vu à Nov :
« J’ai vu David arriver à Nov à la

rencontre d’A’himélekh ; il lui a
demandé du pain et une épée. »
Chaoul convoque immédiatement
A’himélekh, ainsi que toute la maison
de son père. Lorsqu’ils arrivent au palais
royal, Chaoul prend la parole :
« Écoute bien ! Pourquoi toi et David

avez-vous conspiré contre moi ? Tu lui
as donné une épée, de la nourriture, et
tu lui as fourni des informations par le
biais des Ourim Vétoumim ! »
A’himélekh répond alors :
« Qui est plus fidèle que David dans ton

royaume ? Il est, de surcroît, ton
gendre, honoré dans ta maison, et il
accomplit toutes tes missions. Je n’avais
aucune idée qu’il était l’ennemi du roi ;
que le roi ne m’en veuille pas ! »
Malheureusement, Chaoul refuse toute
explication et déclare sèchement :
« Tu vas mourir, A’himélekh ! »

Il ordonne à Amassa et Avner, ses deux
généraux, de tuer toute la famille
d’A’himélekh (Yérouchalmi Sanhédrin).
Ils refusent de lever la main sur les
prêtres d’Hachem, conscients que
Chaoul est habité par un mauvais esprit.

Doeg, en revanche, exécute la volonté
du roi et assassine quatre-vingt-cinq
cohanim, un acte qui lui coûtera son
olam haba.
Un des fils d’A’himélekh survit et court
annoncer à David ce qui s’est passé. Il
se nomme Evyatar. David se sent
responsable de ce massacre et se
lamente sur la mort des prêtres. Il
rassure toutefois le jeune cohen et lui
promet de le protéger.
Quelques jours plus tard, David apprend
que les Pélichtim attaquent la ville de
Kéila et pillent les granges. En présence
du cohen, il interroge Hachem par le
biais des Ourim Vétoumim afin de
savoir s’il doit aller porter secours à la
ville. Les hommes qui l’accompagnent
sont sceptiques : eux qui fuyaient déjà
Chaoul devraient maintenant affronter
une véritable armée, celle des
Pélichtim.
Hachem répond à David :
« Va sauver la ville de Kéila, car tu

remporteras la victoire sur ces
Pélichtim. »
David se rend à Kéila, frappe les
Pélichtim avec force et sauve la ville.
Chaoul apprend alors que David se
trouve à Kéila, une ville entourée de
murailles. Il y voit une occasion idéale
de le capturer, pensant « qu’il s’y croit
désormais en sécurité ».
Lorsque David apprend que Chaoul est
de nouveau à ses trousses, il fait appel
une fois encore à Evyatar afin de savoir
comment agir. Il interroge l’Éphod et
pose deux questions :
Chaoul viendra-t-il à ma rencontre ?
Les habitants de Kéila me livreront-ils

entre les mains du roi ?

Nous verrons la semaine prochaine la
suite de cet épisode.

1) Quel est le nom de la mère de
David Hamelekh?

2) Quatre horloges indiquent
respectivement les heures
suivantes : 14h20, 14h30, 14h50 et
15h00.

L'une est avancée de 20 minutes,
une autre retardée de 10 minutes,
une s'est arrêtée et une seule est à
la bonne heure. Quelle heure est-il?

3) Trouvez dans la
Paracha au moins
2 noms de Massekhtot du Chass.

Enigmes

Dalet : Le peuple s’est prosterné.
Youd : Le korban pessa’h devait être ‘’grillé’’.
Mèm : La servante qui se trouvait derrière le moulin. 
Pé : Le sang qui se trouve dans la ‘’bassine’’. 
Rèch : Il faut l’éliminer la veille de Pessa’h.

Vécu de l’intérieur  :  Chemouel
Moché Uzan

Si les femmes ne se couvrent 
pas la tête avec des scies, 

c’est parce que les si n’aiment 
pas les ré.



Un Sidour bien décoré

Ronen est un jeune homme comblé qui vient
de se fiancer. À l’approche de son mariage, il
veut offrir un cadeau unique à sa fiancée, un
Sidour en véritable cuir blanc sur lequel il va
graver le nom de son heureuse élue. Une
fois qu’il a trouvé le Sidour qui était à son
goût, il se met à la recherche d’un artisan qui
est prêt à le lui personnaliser. Aaron,
l’artisan, lui demande toutes les
informations, à savoir quelle police, quelle
taille, quelle couleur, quel prénom, afin de
se mettre immédiatement au travail. Une
semaine après, Ronen est prévenu que le
travail est terminé et va donc chercher son
livre. Mais il découvre avec stupeur que
Aaron a inscrit le prénom de Odaya au lieu
de Odelya. Il est très énervé contre Aaron et
lui demande une explication. Aaron
comprend qu’il a fait une bêtise, s’excuse et
lui explique qu’il ne lui prendra pas un sou.
Mais cela a le don de l’énerver encore plus
et Ronen lui crie que non seulement il est
évident qu’il ne paiera rien, mais que c’est à
Aaron de lui rembourser le livre car il lui est
devenu inutilisable. Aaron essaye de trouver
une solution, mais rien n’y fait, le Sidour est
irrécupérable. Puis tout à coup, un éclair de
génie vient à l’esprit d’Aaron : il demande à
Ronen de quelle origine il est ? Celui-ci ne
comprend pas la question mais répond qu’il
est Ashkénaze. Aaron lui déclare qu’il ne lui
doit donc rien du tout puisqu’il s’est trompé
en achetant un Sidour Séfarade qui n’aurait
été d’aucune utilité pour sa fiancée. C’est au
tour de Ronen de se rendre compte de sa
bourde mais il reprend vite ses esprits en
expliquant à l’artisan que quand bien même
il se soit trompé, ceci ne le regarde pas et
qu’il doit tout de même lui rembourser le
prix du Sidour. Qu’en pensez-vous?

La Guémara Baba Metsia (105b) nous

enseigne que si une personne travaille un
champ avec pour condition de donner au
propriétaire une certaine quantité de récolte
et que malheureusement le champ est
frappé par une sécheresse, une plaie de
sauterelles ou toute autre catastrophe, le
Din est que si ce sont tous les champs aux
alentours qui sont frappés alors le locataire
pourra diminuer le prix de sa location en
proportion du dégât causé. Mais si c’est
seulement ce champ qui a été touché, il
devra donner la totalité de la somme
promise car le propriétaire pourra lui dire
«c’est ton Mazal qui t’a causé cette perte et
il n’y a pas de raison que j’en subisse les
conséquences ». Mais la Guémara, par la
suite, nous enseigne un Din étonnant : si le
propriétaire demande à l’employé d’y
planter du blé et que celui-ci plante de l’orge
puis que toute la région est frappée par une
catastrophe, le Din est que l’employé doit
payer la totalité de la somme promise. Bien
qu’il semblerait que l’employé puisse arguer
que le fait qu’il n’ait pas planté du blé n’y
change rien car de toute manière le champ
aurait été frappé par cette calamité, on
n’acceptera pas cela. La raison est que le
propriétaire peut lui répondre qu’il a prié
pour avoir une bonne récolte de blé et qu’en
plantant autre chose, il a entraîné que ses
prières ne puissent fonctionner. Nous
apprenons de là que dans notre cas (où il n’y
a pas de Tefilot pour telle ou telle chose),
l’argument de Aaron de dire à Ronen que
son erreur ne change rien puisque de toute
manière le Sidour était inutilisable pour un
Achkenaze, est accepté et Aaron ne doit pas
rembourser le prix du livre.
En conclusion, Aaron pourra se suffire de
rendre le Sidour à Ronen sans lui
rembourser le prix de celui-ci car il était de
toute manière inutilisable pour sa fiancée.

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 471)

La question de Rav Zilberstein
Haim Bellity

Lé
ïlo

u
y N

ich
m

at R
o

ge
r R

ap
h

aë
l b

e
n

 Y
o

sse
f Sam

am
a

La force d’une parabole
Jérémy Uzan

«Aujourd’hui, vous sortez dans le mois du Aviv
(printemps)» (13/4)

Rachi écrit : « Ne savaient-ils pas en quel mois ils étaient sortis ?
Seulement, ainsi Moché dit aux bnei Israël : Observez le ‘hessed que
Hachem vous fait, Il vous fait sortir dans un mois qui est propice pour une
libération. En effet, il n’y a ni chaleur, ni froid, ni pluie, c’est ce qui est dit
dans Téhilim : "Il fait sortir les captifs bacocharot" (68/7), c’est-à-dire
dans un mois qui est cachère (bacocharot), propice et bon pour sortir. »
On pourrait se demander :
1. Après 210 ans d’esclavage et de souffrance, en quoi est-ce si important
qu’il y ait un bon climat au point que la Torah y consacre un passouk
entier, que Moché Rabenou leur fasse remarquer et qu’ensuite cela soit
repris par David Hameleh dans séfer Téhilim ?
2. Le plus grand ‘hessed que Hachem fait aux bnei Israël c’est de les
libérer avec tellement de miracles et prodiges. Ainsi, de mentionner qu’il
y avait un bon climat parait dérisoire, c’est extrêmement étonnant que la
Torah mette l’accent sur cela !?
3. Pour une personne habituée au grand confort et au luxe, la
climatisation est importante. Mais pour des esclaves qui ont souffert
durant 210 ans, qui ont subi les pires atrocités, le climat n’a pas
d’importance. Alors pourquoi Hachem tient-Il à les délivrer avec un bon
climat ?
4. Le début de ce passouk Téhilim que Rachi ramène est que Hachem fait
en sorte qu’un homme seul et une femme seule se rencontrent et
forment un foyer (voir Rachi, Sota 2). Quel rapport avec le fait que les
bnei Israël soient sortis sous un bon climat ? Quel est le lien entre le
début du passouk qui concerne le mariage avec la fin du passouk qui
concerne le bon climat dans lequel Hachem fit sortir les bnei Israël
d’Égypte ?
On pourrait proposer la réponse suivante : Le mot employé par Rachi est
"‘hessed". Commençons donc par bien définir ce qu'est le ‘hessed en
ramenant ce que disent les séfarim sur la différence entre ra’hamim et
‘hessed :
- Ra’hamim : c'est le fait d'avoir pitié. Ainsi, celui qui est baal ra’hamim
agit par pitié envers l'autre, c'est la pauvreté et la difficulté dans
lesquelles se trouve l'autre qui entrainent son action, la misère de l’autre
est le moteur du baal ra’hamim.
- ‘Hessed : c’est le fait d’aimer, de donner à l’autre par ahava (amour)
pour lui. Celui qui est baal ha’hessed agit par envie de donner à l’autre,
c’est la ahava à l’égard de l’autre qui entraîne son action, la ahava de
l’autre est le moteur du baal ha’hessed.
Il en ressort que le baal Ra’hamim agit par pitié alors que le baal
‘hessed agit par ahava.
Il y a une différence fondamentale et pratique dans le cas où ils se
trouvent dans un endroit où il n’y a pas de pauvre et de misère : le baal
ra’hamim ne ressentira pas le besoin d’agir alors que le baal ‘hessed
ressentira le besoin de donner à l’autre même dans ce cas-là, et comme il
n’y a pas de misère, il donnera donc des choses en plus tels que du
confort et du luxe.
Ainsi, face à une personne qui n’est pas pauvre et misérable, comme le
moteur du baal ra’hamim c’est la pitié, il n’agira pas et ne lui donnera
rien alors que le baal ‘hessed dont son moteur est la ahava de la
personne, agira tout de même en cherchant à lui offrir des choses qui
puissent lui faire plaisir.
Par conséquent, dans le cas d’une libération d’un captif qui est dans une
situation misérable, on ne peut pas déceler si le libérateur agit par
ra’hamim (par pitié) ou par ‘hessed (par ahava).
Hachem ne veut pas que les bnei Israël pensent qu’Il les a libérés par
pitié mais par ahava pour eux : « Aujourd’hui, vous sortez dans le mois du
Aviv (printemps) »
Hachem leur offre du confort, un bon climat qui paraît certes superflu
pour des personnes qui viennent de subir 210 ans d’esclavage mais qui
est d’une importance capitale car cela dévoilera qu’Il agit par ahava et
non par pitié. Le but du bon climat n’est pas pour le bon climat en soi
mais pour le message qu’il porte, à savoir que ce n’est pas une libération
par pitié mais une libération par ahava pour les bnei Israël.
C'est pour cela que le ‘Hodesh Aviv, le bon climat, est essentiel car il
dévoile et démontre que tous les miracles et prodiges que Hachem nous
fait n'est pas par pitié mais par ahava.
David Hamélekh nous enseigne qu’un foyer doit être basé sur la ahava et
pour se faire, ces petites choses en plus sont essentielles car elles seront
le dévoilement que tout ce que fait un homme pour sa femme et que
tout ce que fait une femme pour son mari n’est pas fait par pitié ou par
obligation mais par ahava.
Ces petits gestes et ces petites attentions en plus, non nécessaires, sont
essentiels car ils sont la démonstration et le dévoilement que tout ce qui
est fait, ce n’est pas par obligation mais par ahava.
Le fait que le moteur qui anime un homme envers sa femme et une
femme envers son mari soit la ahava crée un bon climat dans le foyer.

Comprendre Rachi
Mordekhai Zerbib

Le Yetser Hara rencontre une fois le Yetser
Hatov et en profite pour lui proposer un
marché : ‘’ A quoi bon rester d’eternels
ennemis ! Ne voudrais-tu pas arrêter de
t’opposer à toutes mes décisions ? Chlomo
Hamelekh m’a bien qualifié de ‘’vieillard’’,
alors que toi il t’a appelé ‘’enfant’’ ! Le jeune
ne doit-il pas écouter celui qui a plus
d’expérience ?’’ Le yetser hatov lui répond :
‘’Effectivement, mais par ailleurs, Chlomo t’a
traité d’imbécile alors que moi il m’a qualifié
de sage, et c’est le sage que l’on doit suivre.’’
Le mauvais penchant revient malgré tout à la
charge : ‘’Accorde-moi quand même une fois
où tu accepteras une de mes propositions.’’ _
‘’Si tu veux, mais que veux tu faire ?’’ _‘’Je
désire inviter un de tes amis à une soirée
mais, le connaissant, il ne prêtera pas l’oreille
à mon offre’’ _‘’Ok, je veux bien aller dans
ton sens pour une fois et nous verrons’’.
Le soir même, le Yetser ara se présente chez
un homme pieux de la ville et lui murmure à
l’oreille qu’une fête magnifique se prépare et
qu’il devrait s’y rendre. Notre tsadik n’y voit
aucun intérêt et n’y prête donc pas attention
mais le Yetser hatov vient et le pousse
également à y aller en lui disant qu’il pourra
surement faire quelque chose de constructif
sur place. Mais il le met en garde de ne
surtout pas fauter. Notre homme décide donc
d’y aller. En arrivant, il observe attentivement
des gens danser avec entrain puis dans une

autre pièce il en voit d’autres jouer aux cartes
avec passion. Il ne cesse de les observer
pendant 2 heures puis quitte la salle. En
arrivant chez lui il s’effondre en pleurs. Sa
femme inquiète lui demande la raison de son
chagrin. Il lui dit : ’’ J’avais de l’or entre les
mains et en le faisant expertiser je me suis
aperçu qu’il n’était pas pur’’. _ ‘’De quel or
parles-tu ? Nous n’en avons jamais eu ?
N’aurais-tu pas bu par hasard ?’’ _ ‘’Non, je
suis parfaitement sobre mais j’avais toujours
pensé avoir un cœur pur et que je servais
mon créateur avec joie mais ce soir, j’ai vu
des gens mettre du cœur dans ce qu’ils
faisaient et j’ai compris ce qui s’appelle faire
les choses avec passion. Ma manière de faire
les mitsvot ne sera plus du tout la même
dorénavant.’’ (Ben Ich Haï)

Ce qui est intéressant dans cette parabole,
c’est que face à des gens qui fautent, notre
homme ne s’est pas lancé dans un combat
idéologique contre les organisateurs de
soirées ou contre les joueurs de cartes. Il a
simplement réfléchi ce qu’il pouvait tirer
comme leçon dans sa propre avodat
Hachem. Il ne s’est pas perdu dans des
débats stériles à savoir qui serait responsable
ou pas de ces dérives, il a juste observé et
s’est remis lui-même en question. Peut-être
avons-nous là, un exemple de réaction
constructive…


	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4

