Chabbat
Bo

6 Chevat 5786
24 janvier 2026

£

Lorsque Moché quitta Midian pour libérer les Juifs d’Egypte, il
fit monter sa femme et ses fils al ha’hamor sur I'ane. Avant le
mot ’hamor est ajoutée la lettre hé : ha’hamor. Cela désigne un
ane bien précis ; il s’agit en effet d’'un ane célebre. C'est celui
que montait notre patriarche Avraham lorsqu’il alla accomplir
la Akéda, et c’est également I'dne que montera le Machia’h
dans le futur pour libérer les Juifs, comme le dit le prophéte[1] :
«Sois transportée d’allégresse, fille de Sion ; pousse des cris de
joie, fille de Jérusalem ; voici, ton roi vient a toi ; il est juste et
victorieux, humble et monté sur un ane, sur un ane, le petit
d’une anesse »[2]. Une question se pose alors : puisque chacun
de ces Justes est mandaté par Hachem, ne devaient-ils pas
plutét monter un cheval, conformément au principe : « On
accomplit une mitsva avec empressement »[3] ? Cependant, le
Talmud souléve une contradiction. Une fois, le prophete
annonce la venue du Machia’h sur un nuage : « Je regardai
pendant mes visions nocturnes, et voici, sur les nuées des cieux
arrivait quelqu’un de semblable a un fils de 'homme »[4], et
une autre fois, il est décrit comme venant sur I'ane. Le Talmud
répond : si les Juifs sont méritants, il vient rapidement, sur un
nuage ; s’ils ne le sont pas, il vient lentement, sur un ane[5].
Pourquoi, dans ce dernier cas, le Machia’h ferait-il encore durer
savenue ?

En réalité, lorsque le patriarche Yaacov bénit son fils Yehouda, il
lui promet la royauté, de David jusqu’au Machia’h : « Jusqu’a ce
que vienne le Shilo [le Machia’h], et que les peuples lui
obéissent. Il attache son ane a la vigne, et au meilleur cep le
petit de son anesse ; il lave dans le vin son vétement, et dans le
sang des raisins son manteau »[6]. Il attache I'ane afin que, par
impatience, il ne conduise pas la récolte vers le pressoir avant
que tous les paniers ne soient remplis de raisins. En effet, le
prophéte Yechaya compare le peuple juif a la vigne de Hachem
et espére qu’elle produira de bons raisins, c’est-a-dire qu’il se

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

N°468

conduise avec droiture. Mais lorsque ce n’est pas le cas, Il se
plaint : « Je chanterai a mon bien-aimé le cantique de mon
bien-aimé sur sa vigne... Il espéra qu’elle produirait de bons
raisins, mais elle en a produit de mauvais... La vigne de I'Eter-
nel des Armées, c’est la maison d’Israél, et les hommes de
Yehouda sont le plant qu’ll chérissait. Il avait espéré de la
droiture, et voici du sang versé ; de la justice, et voici des cris de
détresse!»[7].

Ainsi, le Machia’h attache son jeune ane au pied de la vigne le
temps de la cueillette, lente et difficile, afin de sélectionner
suffisamment de bons raisins parmi les autres, c’est-a-dire les
bonnes actions parmi les mauvaises. Avec ces raisins, il fera du
vin, qui lui servira a laver son habit. Pourquoi serait-il sale ? Le
prophéte Yechaya[8] décrit le Machia’h comme souffrant et
malade parmi les Iépreux. Comme I'explique le Talmud, ils
changent chaque jour leurs bandages et pansements afin de
nettoyer leurs plaies et d’en essuyer le pus[9]. Il s’agit des
Justes du peuple juif qui souffrent le martyre a cause des
imperfections du peuple, et par solidarité avec la sainte
Chekhina, qui souffre a cause des fautes de I’humanité. Grace
au vin - les bonnes actions du peuple juif - le Machia’h lavera
son habit. S'il refuse de monter sur un cheval, c’est parce que
celui-ci n’aurait pas la patience d’attendre durant la cueillette.
Ainsi, Moché, lors de son voyage vers I'Egypte, alla lentement,
afin de permettre aux Juifs d’Egypte d’accomplir encore de
bonnes actions et de compléter le compte des 600 000. Quant a
Avraham, il ne devait pas uniquement lutter contre le Satan et
son mauvais penchant, qui tentérent de I'empécher
d’accomplir la Akéda[10]. Il englobait également - dans sa
pensée - toutes les générations futures du peuple juif, appelées
elles aussi a accomplir leur Akéda, a mourir en martyrs pour
sanctifier le Nom d’Hachem. Ce travail lui prit trois jours, le
temps du voyage sur I'ane.

[1] Zekharia 9,9. [2] Pirke deRabbi Eliezer 31 ; Rachi. [3] Pessa’him 4a.
[4] Daniel 7,13. [5] Sanhedrin 98a. [6] Beréchit 49,10-11. [7] Yechaya 5,1-7.
[8] Chapitre 53. [9] Sanhedrin 98a. [10] Beréchit Rabba, 56,4.

Résumé de la Paracha

e Hachem demande a Moché de retourner voir Paro pour le
prévenir que s'il ne renvoie pas les Béné Israél, des sauterelles
envahiront le pays.

e Les plaies des sauterelles et de I'obscurité s'abattent coup sur
coup en Egypte aprés que Paro a endurci son ceeur.

* Moché prévient Paro que Hachem tuera tous les premiers-nés
a la moitié de la nuit.

e Hachem prépare la sortie d'Egypte en apprenant aux Béné

Israél les Halakhot du Korban Pessa'h qui serviront également
pour les générations a venir.

¢ La moitié de la nuit sonna et Hachem tua tous les premiers-nés.
Les Egyptiens poussérent les juifs dehors.

* 600 000 hommes sortirent d'Egypte au petit matin, leurs pates
sur leurs épaules, accompagnés des femmes, enfants et
troupeaux.

e Le 15 Nissan 2448, |'épisode juif en Egypte prend fin. Il dura 430
ans a partir du moment ou Hachem a annoncé a Avraham que ses
enfants seraient exilés en Egypte.

Leilouy Nichmat

Yaakov Chalom
ben Eliahou
Rahamim

Gavriel ben
Yehoudit

Pour aller plus loin

Yaacov Guetta

1) Pour quelle raison (selon une
opinion de nos sages), Datane et
Avirame (étant de grands impies,
voir le Midrach Tan’houma,
Chémote, chapitre 10) ne firent
pas partie des 4/5¢m  des
«réchaim» qui moururent durant
la plaie de ‘Hochekh (des
téneébres) ?

2) Qui furent les premiers témoins
du 1°° Kidouch Ha’hodech de
I'histoire (la 1% sanctification du
nouveau mois : Le premier Nissan
2448)

3) Il est écrit (12-15) : « Chivate
yamim matsote tokhélou, akh
bayom harichon, tachbitou séor
mibatékhém ». A quel
enseignement font allusion les
différentes fagons par lesquelles la
Mitsva de « tachbitou » (faire
disparaitre tout levain ou tout
"hamets) peut étre effectuée ?

4) Il est écrit (12-42) «Leil
chimourime hou lachem,
|Iéhotssiame méerets mitssrayim».
A quel enseignement fait allusion
I'expression «léhotssiame» (pour
les faire sortir) composant ce
verset ?

5) Il est écrit : “Véhaya léote al
yadékha oultotafote beine
éineikha...” » (13-16). Qu’est-ce
qui se réalise lorsqu’on met les
Téfiline (et a quoi ces derniers
sont-ils comparés) ?

La Question
G.N.

Dans la paracha de la semaine est donnée la premiére mitsva
s’adressant au peuple d’Israél, concernant la sanctification du
mois : « Ce mois-ci sera pour vous la téte des mois, le premier
des mois de I'année. »

Pour quelle raison la Torah choisit spécifiquement cette
mitsva pour étre la toute premiere ?

La Hagada de Pessa’h interroge : « Est-il possible (que la
mitsva de raconter la sortie d’Egypte commence) dés Roch
Hodech ? » Cette hypothése vient mettre I'accent sur
I’événement premier de la sortie d’Egypte : la création
d’Israél en tant que peuple.

Ainsi, c’est lorsque nous recevons notre ler commandement

que nous pouvons réellement incarner Israél.

Or, I'essence méme d’Israél consiste a transcender les lois de
la nature et d’étre placé au-dessus de la temporalité. En effet,
alors que la temporalité revét une dimension inéluctable, de
fatalité déterministe, Israél possede la capacité de se
renouveler et de changer.

Ainsi, dés sa création, Hachem octroie au peuple d’Israél son
essence et donc lui transmet la responsabilité de sanctifier la
temporalité afin d’étre en mesure de I'outrepasser. De cette
maniére, nous établissons les mois (wTINn) permettant le
renouvellement (NIWTNNN) ainsi que les années (D2W) nous
donnant la capacité de changer (niaw?).

Dés lors, une fois qu'lsraél se place au-dessus du temps, celui-
ci est en mesure d'égorger l'agneau, divinité égyptienne,
symbolisant le premier des signes du zodiaque (le bélier),
prédisposé a I'orientation inéluctable des destinées.

Abonnement postal
69€/an
Dédicace d’un prochain
feuillet (150€)

O] O]

=

e ———

Jérusalem 16:29 17:45
Paris 17:15 18:27
Marseille 17: 20 18: 26
Lyon 17:15  18:23
Strasbourg 16:55 18:06

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israél

]




I a été rapporté la semaine
précédente que la consommation de
pain > kazayit acquitte tout aliment
qui vient accompagner le pain, qui
rassasie ou qui ouvre I'appétit.
Qu’en est-il des boissons ? Sont-
elles acquittées par la
consommation du pain ?

- Selon certains Richonim, les
boissons sont a inclure dans les
aliments qui accompagnent le pain,
étant donné que la boisson vient
faciliter la consommation de la
nourriture et qu’on ne peut pas s’en
passer [Tossefot Brakhot 41b au nom
de Rabenou Tam et du Ri; Roch 6,29
(qui conclut de sortir du doute en
buvant avant Motsi)].

- Cependant, plusieurs autres
Richonim rétorquent que le pain ne
peut pas acquitter les boissons,
étant donné que les boissons ne
nourrissent pas et ne peuvent étre
incluses dans la bénédiction du pain,
ainsi qu’il ressort de Brakhot 41b que
c’est seulement le vin qui aurait di
étre acquitté par le pain du fait de sa
propriété nourrissante  [Mordekhi
6,136 au nom de R' Yom Tov ...].

En pratique, le Choul’han Aroukh
174,7 rapporte le 1°" avis en tant que
principal, mais conclut que pour
sortir de tout doute, il conviendra de
boire avant d’entamer le repas, a
condition de profiter a minima de
I’eau (a savoir méme une tres légére
soif) [Michna Beroura 204,40]. A
défaut, si on n’a pas du tout soif, on
optera pour une boisson qui a du
goUt, ou on prendra une sucrerie
(chose valable méme apres Motsi)
[Ben Ich ‘Hai 1, Nasso, ot 5].Aussi, si on
opte pour la solution de boire avant
le repas, on se montrera scrupuleux a
ne pas boire d’un trait la quantité de
revi'it, soit 8,1 cl, afin de ne pas
entrer dans un safek s’il faut réciter la
Brakha finale. De plus, dans le cas ou
on compte boire du vin a table avant
de boire une quelconque boisson, on
pourra passer directement au Mogi

Halakha de la semaine

d’opter pour une des solutions
proposées afin de ne pas rater la
bénédiction des boissons [Ben Ich
‘Hai 1, Nasso, ot 5 (qui précise qu’a
défaut on pensera a la bénédiction); Caf
Ha’haim 174,47; Or Létsion 2, p.99;
Birkat Hachem 3,10, ot 69 ; Yafé Chaa
24 (duquel il ressort que la coutume
dans beaucoup de contrées au Maroc
était de réciter la Brakha sur une
boisson avant de passer au Mogi méme
en semaine (a I'encontre du Tchouvot
Chemech 62 "Vehiné...")].Et cela ne sera
pas considéré comme entrainant une
bénédiction non nécessaire, car on agit
ainsi pour sortir du doute (et il n’y a pas
plus grande nécessité que cela) [Erekh
Hachoul’han 174,1].

A posteriori, si I’'on s’est déja lavé les
mains, il sera préférable de faire la
Brakha sur la boisson entre Netila
et Mogi plutot que de la rater
[Michna Beroura Ich Matslia’h 174,
note 1 (a I’encontre du Birkat Hachem
3, perek 10, note 244, et du Halikhoth
Berakhot 166,4)]. En effet, le fait
d’enchainer immédiatement la Nétila
au Mogi (avis du Roch) est une
mesure de rigueur moins importante
que celle de ne pas perdre la Brakha
sur I'eau.

Il en sera donc de méme concernant
les aliments cités la semaine passée
(pistache, cacahuéte), au sujet
desquels il existe un safek s’ils sont
acquittés par le pain. C'est-a-dire que
si 'on s’est déja lavé les mains, on
récitera la Brakha sur ces aliments
entre Nétila/Mogi.

Toutefois, la coutume ashkénaze est
de se montrer indulgent lekhathila
en passant directement a table
[Darké Moché, Rama 174,7].

Enfin, il convient de noter que
d’aprés tous les avis, le pain ne
pourra pas acquitter les boissons si
'on avait déja soif avant de
s’installer a table, car, en effet, dans
ce cas-la, la soif n’a aucun lien avec
le repas [Michna Beroura Ich Matslia’h
174, n.4, au nom du Yachiv Moché
(Sitruk) 1,340, ot 2, et ainsi a acquiescé
Rav Meir Mazouz. Voir aussi M.B Ich

Réponses aux questions

Léilouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

1) C'est par le mérite de I'amour que
Datane et Avirame portaient a la
terre d’Israél, que ces derniers ne
disparurent (ne périrent) pas durant
la plaie des ténebres (ils déclarerent
en effet : « Certes, ce n’est pas dans
ce beau pays ou coulent le lait et le
miel, que toi Moché, tu nous as
amenés ». Kora’h 16-14). Source :
Rav Yossef "Haim Zonenfeld Zatsal

2) Les Anges Mikhael et Gabriel
furent les premiers témoins du
premier Kidouch Ha’hodech ayant
eu lieu avant la sortie d’Egypte (le
ler Nissan 2448). Source : Pésikta
212

3) Le Traité Pessa’him (21) enseigne
que selon Rabbi Yéhouda, Ia
destruction du ‘Hamets (la veille de
Pessa’h) ne peut se faire que par la
“Sréfa” (braler le "hamets). Selon les
Sages, cette opération peut aussi
étre effectuée en émiettant
(méfarere) et en éparpillant au vent
(zoré laroua’h) le "hamets, ou en
jetant ce dernier dans la mer. Or, il
est remarquable de constater que
D... élimina les Egyptiens (que nos
Sages comparent au ‘hamets qui
symbolise I'orgueil, la plus mauvaise
des Midote qu’avaient Pharaon et
les Egyptiens), tout comme on se
doit de faire disparaitre le "hamets.
En effet, au moment de I'ouverture
de la Mer rouge, Hachem chatia
'armée égyptienne (et selon
certains  Sages, également le
Pharaon) par le feu, comme il est

écrit (dans Béchala’h 14-24)
«Vayehi béachmorete habokeére,
vayachkef Hachem el ma’hané

mitssrayim béamoud éche... ». De
plus, I'Eternel fit aller (refoula) la
Mer rouge par un puissant vent
d’est soufflant toute la nuit (“roua’h
kadim aza kol halaila” : 14-21), vent
destiné a chatier les méchants (en
I"occurrence ici, les soldats
égyptiens), punition rappelant qu’on
peut étre “méfarere” (émietter) et
“zoré laroua’h” (éparpiller a l'aide
du vent) le ‘Hamets. Puis finalement,
le tout Puissant jeta (précipita) et
noya dans la Mer Rouge les
Egyptiens (tout comme le ‘Hamets
gu’on élimine en le jetant dans la

«vézé haya malakh yéhouel ! » (avec
son collel), soit 182. En effet,
Hachem envoya I'ange Yéhouel (sar
hapnime) pour délivrer le peuple
d’Israél d’Egypte, comme il est dit
(Yéchaya 63-9) : « Oumalakh panav
hochiame ! » ; en vertu du principe
que : « Eine "havouche matir éte
atssmo mibeite assourime ! » (un
prisonnier ne peut pas se libérer de
lui-méme de la prison dans laquelle
il est enfermé !), et donc que
Hachem était Lui aussi “kavyakhol”
«prisonnier» en Egypte avec Son
peuple (et que par conséquent, il ne
pouvait “kavyakhol délivrer” les
Béné Israél et se sortir Lui-méme de
cet exil égyptien), comme il est dit
(Téhilim 91-15) : « imo anokhi
bétsara | » (“avec le peuple d’Israel,
je demeure “ kavyakhol” moi aussi,
déclare Hachem, dans la
souffrance Source Tossefote
Hachaléme, ote 12, "hélek 7 p.134

1”

5) A. Lorsqu’on met les Téfiline, on
permet la réalisation des paroles de

ce verset (25-8) : « Véassou li
mikdach, véchakhaneti
bétokhame!», car Hachem (sa
Chékhina) réside, “kavyakhol” a

I'intérieur des Téfiline (ces derniers
étant comme un temple pour
Hachem). Remez Ladavar : « Et Je
résiderai (kavyakhol) a I'intérieur du
(de la lettre) “Méme sofite »

(“Véchakhaneti bétokhame:
“Véchakhaneti  bétokh  “méme
sofite”). En effet, pour que Ia

Chékhina puisse résider “en eux”
(dans les Téfiline), il faut que ces
derniers ressemblent a un “Meme
sofite” (qu’ils soient donc
“Méroubadte”, c’est-a-dire Bien
“carrés”). Source Sefer “Etz
Hadaate Tov” de Rabbi "Haim Vital
(Térouma)

B. Les 2 Téfiline incarnent les 2
Temples | C'est d’ailleurs pour cela
que le terme « yiré » (traduisant la
crainte de Hachem) est employé par
la Torah a propos de ces deux sujets.
En effet, Il est écrit d’'une part au
sujet du Temple (Vayikra 19-30) :
«Oumikdachi tiraou », et d’autre
part au sujet des Téfiline (Dévarim
28-10): « Véraou kol amei haarets, ki

J

étant donné que le vin acquitte toute Matslia'h n.5 ou il en ressort que la soif mer). Source : ‘Hatam Sofer chéme Hachem nikra alékha,
sorte de boisson [Ch.Aroukh 174,2]. liée a la parole aussi peut étre : : véyareou mimékha ! ». Source
Et ainsi rapportent Pensemble des problématique surtout en fin de repas 4) 'expression « léhotssiame » a la Sefer  Halikoutime du  Arizal
décisionnaires séfarades. 3 savoir © 2PTES les danses lors d'un mariage]. méme Guématria que la phrase : (Térouma)
'’
\|
) .
‘ Reponses Raie D)Page E)Preuve F)Laque o x B
“ La particularité de cette liste réside dans la fusion de la Echecs : - Fy 1
. Ietttre de I-e,nurrl;eranon. (A, IZ, C...) avec I.e;-mot qU|tI:| F2-A7 /B8 A7 o ‘lt
1) Comment est-ce possible, un homme qui n'a pas iZmb?rs\Z?scoI: foror:; LfimnqnouS:aupr;z(tJSI I:rr;z’iterc:eni A2-B3/A7-B8 &'
tué Bechogeg, et est exilé dans une ville de refuge. Un . . . p E5 - D7 'ﬁ' ;
Rav qui est exilé dans une ville de refuge car il a tué Wl E IRIUET, Bl GUa (o) propeshieg [ e (B ral —
g I~ L ue seule qui ne fonctionne pas. | Wil 1
Bechogeg, ses éleves sont exilés avec lui &b,
3) Qui sont dans la Paracha, le pére et le fils qui sont L =
2) Laquelle de ces propositions n’a pas la méme R ez CEnBlE (EREIEY, (B (1202 LB il G &2
. o o ) p
particularité que les 5 autres ? A) Mére B) Ride C) CIES CEIELS & IR G6 WUEE, el el iz 2 Rébus :

femme de Amram est aussi sa tante.

Ane /1A /Rale / C/ Fa/ Taille / Hymne

f




Précédemment dans Chmouel

vision  provoquera  une

devant sa cour.

rencontre d’A’himélekh ; il
demandé du pain et une épée. »
Chaoul  convoque

royal, Chaoul prend Ia

biais des Ourim Vétoumim ! »
A’himélekh répond alors
royaume ? |l est,

que le roi ne m’en veuille pas ! »

« Tu vas mourir, A’himélekh ! »

généraux, de tuer toute

prétres d’Hachem, conscients

Vécu de l'intérieur

David se rend a Nov, ou il regoit des
vivres ainsi que I’épée de Goliat des
mains du Cohen gadol. Cette scéne est
observée par Doeg Haadomi, et cette
véritable
catastrophe. Entre-temps, David se rend
chez les Pélichtim, puis a Moav, ol il
laisse ses parents en sécurité. Chaoul se
plaint alors de ne recevoir aucune aide
pour capturer ‘son ennemi’ David et
laisse entendre son mécontentement

A la suite de cette plainte, Doeg
Haadomi se décide enfin a intervenir. Il
rapporte au roi ce qu’il a vu a Nov :
« Jai vu David arriver a Nov a la
lui

immédiatement
A’himélekh, ainsi que toute la maison
de son pere. Lorsqu’ils arrivent au palais
parole

« Ecoute bien ! Pourquoi toi et David
avez-vous conspiré contre moi ? Tu lui
as donné une épée, de la nourriture, et
tu lui as fourni des informations par le

« Qui est plus fidele que David dans ton
de surcroit,
gendre, honoré dans ta maison, et il
accomplit toutes tes missions. Je n’avais
aucune idée qu'il était I'ennemi du roi ;

Malheureusement, Chaoul refuse toute
explication et déclare sechement

Il ordonne a Amassa et Avner, ses deux
la famille
d’A’himélekh (Yérouchalmi Sanhédrin).
lls refusent de lever la main sur les
que
Chaoul est habité par un mauvais esprit.

Chemouel

Doeg, en revanche, exécute la volonté

olam haba.

annoncer a David ce qui s’est
se nomme Evyatar. David
responsable de ce massacr
lamente sur la mort des p

promet de le protéger.

du roi et assassine quatre-vingt-cing
cohanim, un acte qui lui coltera son

Un des fils d’A’himélekh survit et court

passé. Il
se sent
e et se
rétres. |l

rassure toutefois le jeune cohen et lui

Quelques jours plus tard, David apprend

que les Pélichtim attaquent la ville de

Kéila et pillent les granges. En
du cohen, il interroge Hache
biais des Ourim Vétoumim

présence
m par le
afin de

savoir s’il doit aller porter secours a la

a ville. Les hommes qui I'accompagnent
sont sceptiques : eux qui fuyaient déja

remporteras la victoire
Pélichtim. »

David se rend a Kéila,

frappe

Chaoul devraient maintenant affronter
une véritable armée, celle des
Pélichtim.

Hachem répond a David

« Va sauver la ville de Kéila, car tu

sur  ces

les

Pélichtim avec force et sauve la ville.

Chaoul apprend alors que

ton
de le capturer, pensant « qu'i
désormais en sécurité ».

Lorsque David apprend que C

David se

trouve a Kéila, une ville entourée de
murailles. Il y voit une occasion idéale

| s’y croit

haoul est

de nouveau a ses trousses, il fait appel

une fois encore a Evyatar afin

pose deux

entre les mains du roi ?

suite de cet épisode.

de savoir

comment agir. Il interroge I'Ephod et
questions

Chaoul viendra-t-il a ma rencontre ?
Les habitants de Kéila me livreront-ils

Nous verrons la semaine prochaine la

Massekhet YEBAMOT 1

Le traité Yébamot est le premier du
Seder Nachim, qui est le troisieme
Seder de la Michna et du Talmud.
Le seder Nachim couvre de
nombreux sujets concernant les
interactions entre les hommes et
les femmes selon la Torah.

Le Seder commence par Massekhet
YEBAMOT, qui traite d'un sujet
bien particulier, un 'hidouch que la
Torah détaille dans les pessoukim
[Devarim 25, 5/6]. Nous allons
tenter de I'expliquer...

Petite introduction :

Selon la Torah, lorsqu'un homme
souhaite épouser une femme, il fait
d'abord un acte de kiddouchin
(consécration)  [Cf  massekhet
kiddouchin], puis des "nissouyin"
(mariage).

Il arrive parfois qu'un homme
marié vienne a décéder sans avoir
de descendance vivante.

Dans ce cas-la précisément, la
Torah donne la possibilité au frere
du défunt de "construire une
‘famille' a son frere", en se mariant
avec sa veuve. C'est la mitsva du
Yiboum.

C'est-a-dire que bien qu'en temps
normal il soit absolument interdit
de se marier avec l'ex-femme de
son frere, si un homme meurt sans
descendance, son frére a une
mitsvat 'assé de se marier avec
celle qui était sa belle-sceur. Et ce
'‘assé repousse le lo ta'assé
d'épouser sa belle-sceur. [Rambam]
Dans le langage de la Michna, le
fréere qui a la Mitsva de Yiboum
s'appelle le yabam [le mot 'yabam'
dans la Torah veut en fait dire
'beau-frere', car le Yiboum est la

La Michna

mitsva du mariage du beau-frere
avec la Dbelle-sceur - sefer
hachorachim, lbn Jana'h], et la
femme est appelée la yebama.

Tant que le frére n'a pas fait le
Yiboum, les 2 sont liés par le
mariage du frere défunt, c'est la
'zika'.

Si le frere refuse de faire le Yiboum,
il doit alors faire la 'halitsa. Sa
belle-sceur lui enléve sa chaussure
devant le Beth din, symbole qu'elle
aurait été considérée comme
mariée avec ce frere et l'aurait
secondé. Puis elle crache devant
lui, symbole que maintenant qu'il
n'a pas voulu faire le Yiboum, elle
n'a plus de lien avec lui et il est
pour elle comme n'importe quelle
autre personne, a qui elle ne doit
aucun respect. [Hinoukh]

Si le frere défunt avait 2 femmes,
les 2 sont des 'yébamot', et le fait
de faire Yiboum avec I'une d'entre
elles libére l'autre [sa 'rivale' -
'tsara'] de sa 'zika'.

Mais si une des femmes est
interdite au frere vivant a cause
d'un lien de parenté, elle-méme et
sa 'tsara' ne sont plus astreintes au
Yiboum...

Il existe 15 cas de figure similaires,
c'est le sujet de la... premiere
Michna ! [1, 1]

Yébamot est considérée parmi les
massekhetot les plus difficiles a
étudier dans le Talmud. La difficulté
de ce traité tient au fait que sa
compréhension exige la maitrise
des structures complexes des
lignées familiales.

Nous y reviendrons la semaine
prochaine...

S

Le peuple s’est prosterné

Le korban pessa’h devait étre “grillé”
La servante qui se trouvait derriere le moulin D

Le sang qui se trouve dans la “bassine”

Il faut I’éliminer la veille de Pessa’h

Une lettre — Un mot

J \ [ \_J
. L'une est avancée de 20 minutes, Aire de jeux
Enlgmes une autre retardée de 10 minutes, Ve EChECS
une s'est arrétée et une seule est a
1) Quel est le nom de la mére de la bonne heure. Quelle heure est-il? Jeu de mot
David Hamelekh? ?
Yoo i les f Les blancs
2) Quatre horloges indiquent 3)Trouvez dans la 37 Siles IemAmes i SE EL e font mat
respectivement les heures Paracha au moins ' pas la tete avec dgs scles, en 2 coups
suivantes : 14h20, 14h30, 14h50 et 2 noms de Massekhtot du Chass. C’est parce que les si n’aiment
15h00. pas les ré.
N\ r 7N
J

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?

IIs I'ont utilisé pour mettre le sang sur

Homonyme de

T les poteaux et linteaux R beaucoup en hébreu ——— S
. ; T4 A
, Verbe conjugué, utilisé dans Ie.chass St rafllses _.n
— pour parler du divorce
_ Hachem a séparé entre les béné Israél ! Il n"a pas le droit de )
et les Egyptiens Manger le korban pessa’h

9___ n -
Les restes de la matsa et du maror Des provisions __X
— Littéralement « un soir nombreux » — Y Une nuit de garde — — — — Y

-
\




@ La force d’

——

Le Yetser Hara rencontre une fois le Yetser
Hatov et en profite pour lui proposer un
marché “ A quoi bon rester d’eternels
ennemis ! Ne voudrais-tu pas arréter de
t'opposer a toutes mes décisions ? Chlomo
Hamelekh m’a bien qualifié de “vieillard”,
alors que toi il t’a appelé “enfant” ! Le jeune
ne doit-il pas écouter celui qui a plus
d’expérience ?”’ Le yetser hatov lui répond :
“Effectivement, mais par ailleurs, Chlomo t’a
traité d’imbécile alors que moi il m’a qualifié
de sage, et c’est le sage que I’'on doit suivre.”
Le mauvais penchant revient malgré tout a la
charge : “Accorde-moi quand méme une fois
ou tu accepteras une de mes propositions.” _
“Si tu veux, mais que veux tu faire ?” _“Je
désire inviter un de tes amis a une soirée
mais, le connaissant, il ne prétera pas I’oreille
a mon offre” _“0k, je veux bien aller dans
ton sens pour une fois et nous verrons”.

Le soir méme, le Yetser ara se présente chez
un homme pieux de la ville et lui murmure a
l'oreille qu’une féte magnifique se prépare et
qu’il devrait s’y rendre. Notre tsadik n’y voit
aucun intérét et n’y préte donc pas attention
mais le Yetser hatov vient et le pousse
également a y aller en lui disant qu’il pourra
surement faire quelque chose de constructif
sur place. Mais il le met en garde de ne
surtout pas fauter. Notre homme décide donc
d’y aller. En arrivant, il observe attentivement
des gens danser avec entrain puis dans une

une parabole

autre piéce il en voit d’autres jouer aux cartes
avec passion. Il ne cesse de les observer
pendant 2 heures puis quitte la salle. En
arrivant chez lui il s’effondre en pleurs. Sa
femme inquiéte lui demande la raison de son
chagrin. Il lui dit : ”” J’avais de I'or entre les
mains et en le faisant expertiser je me suis

apercu qu’il n’était pas pur”. _ “De quel or

parles-tu ? Nous n’en avons jamais eu ?
N’aurais-tu pas bu par hasard ?” _ “Non, je
suis parfaitement sobre mais j’avais toujours
pensé avoir un cceur pur et que je servais
mon créateur avec joie mais ce soir, j'ai vu
des gens mettre du cceur dans ce qu’ils
faisaient et j’ai compris ce qui s’appelle faire
les choses avec passion. Ma maniere de faire
les mitsvot ne sera plus du tout la méme
dorénavant.” (Ben Ich Hai)

Ce qui est intéressant dans cette parabole,
c’est que face a des gens qui fautent, notre
homme ne s’est pas lancé dans un combat
idéologique contre les organisateurs de
soirées ou contre les joueurs de cartes. Il a
simplement réfléchi ce qu’il pouvait tirer
comme legon dans sa propre avodat
Hachem. Il ne s’est pas perdu dans des
débats stériles a savoir qui serait responsable
ou pas de ces dérives, il a juste observé et
s’est remis lui-méme en question. Peut-étre
avons-nous |3, un exemple de réaction
constructive...

Un Sidour bien décoré

Ronen est un jeune homme comblé qui vient
de se fiancer. A I'approche de son mariage, il
veut offrir un cadeau unique a sa fiancée, un
Sidour en véritable cuir blanc sur lequel il va
graver le nom de son heureuse élue. Une
fois qu’il a trouvé le Sidour qui était a son
godt, il se met a la recherche d’un artisan qui
est prét a le lui personnaliser. Aaron,
I'artisan, lui demande  toutes les
informations, a savoir quelle police, quelle
taille, quelle couleur, quel prénom, afin de
se mettre immédiatement au travail. Une
semaine apres, Ronen est prévenu que le
travail est terminé et va donc chercher son
livre. Mais il découvre avec stupeur que
Aaron a inscrit le prénom de Odaya au lieu
de Odelya. Il est trés énervé contre Aaron et
lui demande une explication. Aaron
comprend qu’il a fait une bétise, s’excuse et
lui explique qu’il ne lui prendra pas un sou.
Mais cela a le don de I'énerver encore plus
et Ronen lui crie que non seulement il est
évident qu’il ne paiera rien, mais que c’est a
Aaron de lui rembourser le livre car il lui est
devenu inutilisable. Aaron essaye de trouver
une solution, mais rien n’y fait, le Sidour est
irrécupérable. Puis tout a coup, un éclair de
génie vient a I'esprit d’Aaron : il demande a
Ronen de quelle origine il est ? Celui-ci ne
comprend pas la question mais répond qu'’il
est Ashkénaze. Aaron lui déclare qu’il ne lui
doit donc rien du tout puisqu’il s’est trompé
en achetant un Sidour Séfarade qui n’aurait
été d’aucune utilité pour sa fiancée. C'est au
tour de Ronen de se rendre compte de sa
bourde mais il reprend vite ses esprits en
expliquant a I'artisan que quand bien méme
il se soit trompé, ceci ne le regarde pas et
gu’il doit tout de méme lui rembourser le
prix du Sidour. Qu’en pensez-vous?

La Guémara Baba Metsia (105b) nous

La question de Rav Zilberstein

enseigne que si une personne travaille un
champ avec pour condition de donner au
propriétaire une certaine quantité de récolte
et que malheureusement le champ est
frappé par une sécheresse, une plaie de
sauterelles ou toute autre catastrophe, le
Din est que si ce sont tous les champs aux
alentours qui sont frappés alors le locataire
pourra diminuer le prix de sa location en
proportion du dégat causé. Mais si c’est
seulement ce champ qui a été touché, il
devra donner la totalité de la somme
promise car le propriétaire pourra lui dire
«c’est ton Mazal qui t'a causé cette perte et
il n’y a pas de raison que j'en subisse les
conséquences ». Mais la Guémara, par la
suite, nous enseigne un Din étonnant : si le
propriétaire demande a [I'employé d’y
planter du blé et que celui-ci plante de I'orge
puis que toute la région est frappée par une
catastrophe, le Din est que I'employé doit
payer la totalité de la somme promise. Bien
gu’il semblerait que I'employé puisse arguer
que le fait qu’il n‘ait pas planté du blé n’y
change rien car de toute maniére le champ
aurait été frappé par cette calamité, on
n’acceptera pas cela. La raison est que le
propriétaire peut lui répondre qu’il a prié
pour avoir une bonne récolte de blé et qu’en
plantant autre chose, il a entrainé que ses
prieres ne puissent fonctionner. Nous
apprenons de la que dans notre cas (ou il n'y
a pas de Tefilot pour telle ou telle chose),
I'argument de Aaron de dire a Ronen que
son erreur ne change rien puisque de toute
maniéere le Sidour était inutilisable pour un
Achkenaze, est accepté et Aaron ne doit pas
rembourser le prix du livre.

En conclusion, Aaron pourra se suffire de
rendre le Sidour a Ronen sans lui
rembourser le prix de celui-ci car il était de
toute maniére inutilisable pour sa fiancée.

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 471)

ewewes JassoA uaq |geydey 1950y 1ewydiN Anojia]

Comprendre Rachi

«Aujourd’hui, vous sortez dans le mois du Aviv

(printemps)» (13/4)

Rachi écrit : « Ne savaient-ils pas en quel mois ils étaient sortis ?
Seulement, ainsi Moché dit aux bnei Israél : Observez le ‘hessed que
Hachem vous fait, Il vous fait sortir dans un mois qui est propice pour une
libération. En effet, il n’y a ni chaleur, ni froid, ni pluie, c’est ce qui est dit
dans Téhilim : "Il fait sortir les captifs bacocharot" (68/7), c’est-a-dire
dans un mois qui est cachére (bacocharot), propice et bon pour sortir. »
On pourrait se demander :

1. Apres 210 ans d’esclavage et de souffrance, en quoi est-ce si important
qu’il y ait un bon climat au point que la Torah y consacre un passouk
entier, que Moché Rabenou leur fasse remarquer et qu’ensuite cela soit
repris par David Hameleh dans séfer Téhilim ?

2. Le plus grand ‘hessed que Hachem fait aux bnei Israél c’est de les
libérer avec tellement de miracles et prodiges. Ainsi, de mentionner qu’il
y avait un bon climat parait dérisoire, c’est extrémement étonnant que la
Torah mette I'accent sur cela I?

3. Pour une personne habituée au grand confort et au luxe, la
climatisation est importante. Mais pour des esclaves qui ont souffert
durant 210 ans, qui ont subi les pires atrocités, le climat n’a pas
d’importance. Alors pourquoi Hachem tient-Il a les délivrer avec un bon
climat ?

4. Le début de ce passouk Téhilim que Rachi ramene est que Hachem fait
en sorte qu'un homme seul et une femme seule se rencontrent et
forment un foyer (voir Rachi, Sota 2). Quel rapport avec le fait que les
bnei Israél soient sortis sous un bon climat ? Quel est le lien entre le
début du passouk qui concerne le mariage avec la fin du passouk qui
concerne le bon climat dans lequel Hachem fit sortir les bnei Israél
d’Egypte ?

On pourrait proposer la réponse suivante : Le mot employé par Rachi est
"‘hessed". Commengons donc par bien définir ce qu'est le ‘hessed en
ramenant ce que disent les séfarim sur la différence entre ra’hamim et
‘hessed :

- Ra’hamim : c'est le fait d'avoir pitié. Ainsi, celui qui est baal ra’hamim
agit par pitié envers l'autre, c'est la pauvreté et la difficulté dans
lesquelles se trouve I'autre qui entrainent son action, la misere de I'autre
est le moteur du baal ra’hamim.

- ‘Hessed : c’est le fait d’aimer, de donner a I'autre par ahava (amour)
pour lui. Celui qui est baal ha’hessed agit par envie de donner a 'autre,
c’est la ahava a I'égard de I'autre qui entraine son action, la ahava de
I'autre est le moteur du baal ha’hessed.

Il en ressort que le baal Ra’hamim agit par pitié alors que le baal
‘hessed agit par ahava.

Il'y a une différence fondamentale et pratique dans le cas ou ils se
trouvent dans un endroit ou il n’y a pas de pauvre et de misere : le baal
ra’hamim ne ressentira pas le besoin d’agir alors que le baal ‘hessed
ressentira le besoin de donner a I’autre méme dans ce cas-la, et comme il
n’y a pas de misére, il donnera donc des choses en plus tels que du
confort et du luxe.

Ainsi, face a une personne qui n’est pas pauvre et misérable, comme le
moteur du baal ra’hamim c’est la pitié, il n’agira pas et ne lui donnera
rien alors que le baal ‘hessed dont son moteur est la ahava de la
personne, agira tout de méme en cherchant a lui offrir des choses qui
puissent lui faire plaisir.

Par conséquent, dans le cas d’une libération d’un captif qui est dans une
situation misérable, on ne peut pas déceler si le libérateur agit par
ra’hamim (par pitié) ou par ‘hessed (par ahava).
Hachem ne veut pas que les bnei Israél pensent qu’ll les a libérés par
pitié mais par ahava pour eux : « Aujourd’hui, vous sortez dans le mois du
Aviv (printemps) »

Hachem leur offre du confort, un bon climat qui parait certes superflu
pour des personnes qui viennent de subir 210 ans d’esclavage mais qui
est d’une importance capitale car cela dévoilera qu’ll agit par ahava et
non par pitié. Le but du bon climat n’est pas pour le bon climat en soi
mais pour le message qu’il porte, a savoir que ce n’est pas une libération
par pitié mais une libération par ahava pour les bnei Israél.
C'est pour cela que le ‘Hodesh Aviv, le bon climat, est essentiel car il
dévoile et démontre que tous les miracles et prodiges que Hachem nous
fait n'est pas par pitié mais par ahava.

David Hamélekh nous enseigne qu’un foyer doit étre basé sur la ahava et
pour se faire, ces petites choses en plus sont essentielles car elles seront
le dévoilement que tout ce que fait un homme pour sa femme et que
tout ce que fait une femme pour son mari n’est pas fait par pitié ou par
obligation mais par ahava.

Ces petits gestes et ces petites attentions en plus, non nécessaires, sont
essentiels car ils sont la démonstration et le dévoilement que tout ce qui
est fait, ce n’est pas par obligation mais par ahava.
Le fait que le moteur qui anime un homme envers sa femme et une
femme envers son mari soit la ahava crée un bon climat dans le foyer.



	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4

