Chabbat
Michpatim
Chekalim

27 Chevat 5786
14 février 2026

£

Lorsque Moché prépare le peuple a recevoir la Torah, il leur
transmet a plusieurs reprises les avertissements de Hachem
leur interdisant de monter sur la montagne et de trop
s’approcher de Lui : « Tu fixeras au peuple des limites tout
autour, et tu diras : Gardez-vous de monter sur la montagne
ou d’en toucher le bord. Quiconque touchera la montagne
sera puni de mort. On ne portera pas la main sur lui, mais on
le lapidera ou on le percera de fleches : animal ou homme, il
ne vivra point... LEter-nel dit & Moché : Descends, fais au
peuple la défense expresse de se précipiter vers I'Eter-nel
pour regarder, de peur qu’un grand nombre d’entre eux ne
périssent. Que les Cohanim, qui s’approchent de I'Eter-nel,
se sanctifient aussi, de peur que I'Eter-nel ne les frappe de
mort. Moché dit a I'Eter-nel : Le peuple ne pourra pas
monter sur la montagne de Sinai, car Tu nous l'as
formellement interdit, en disant : Fixe des limites autour de
la montagne et sanctifie-la. L’Eter-nel lui dit : Va, descends ;
tu monteras ensuite avec Aharon ; mais que les Cohanim et
le peuple ne se précipitent point pour monter vers I’Eter-
nel, de peur qu’ll ne les frappe de mort »[1].

Quant a Moché lui-méme, des le début de son premier
entretien avec Hachem, devant le buisson ardent, ce méme
théme apparait : « L’Eter-nel vit qu’il se détournait pour voir,
et D.ieu I'appela du milieu du buisson et dit : Moché,
Moché! Et il répondit : Me voici ! D.ieu dit : N'approche pas
d’ici, 6te tes sandales de tes pieds, car le lieu sur lequel tu te
tiens est une terre sainte »[2]. Que signifie donc cette
importance capitale accordée a la distance exigée entre
D.ieu et I’étre humain ?

En réalité, les Houkim et les Michpatim de la Torah, bien que
nous ayons la mitsva de les étudier et d’en rechercher les
raisons, méme lorsqu’ils nous paraissent incompréhensibles,

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

ne doivent pas étre traités comme de simples
raisonnements humains. Les mitsvot de Hachem sont
infiniment plus profondes que ce que les hommes

imaginent. Voici ce qu’écrit le Rambam : « Il convient a
I’'hnomme de méditer sur les lois de la Sainte Torah et d’en
comprendre la finalité selon ses capacités. Mais une loi dont
il ne trouve ni raison ni motivation ne doit pas paraitre

La Question
G.N.

La paracha de la semaine traite des différentes lois régissant
la vie sociétale. Ainsi, le verset débute : "Et voici les lois que
tu placeras devant eux ..."

Comment se fait-il que la Torah utilise le verbe placer et ne
dise pas simplement "que tu enseigneras", montrant par la le
c6té immuable de la loi ?

Le Zera Shimshon répond : Rachi nous explique que le fait
qu'il y ait écrit "et voici" vient relier avec ce qui est écrit
avant, en l'occurrence la mitsva du mizbea’h qui a été
donnée au Sinai. Ces deux références nous renvoient au but
que nous devons tous rechercher : étre unis entre nous
(puisqu'au Sinai nous n'étions qu'un seul homme avec un
seul cceur) et étre en chalom avec notre Créateur (qui est le
but des sacrifices, nous permettant d'accéder a I'expiation).

Or, le Choulhan Aroukh nous enseigne que les juges ont le
devoir de proposer un compromis aux protagonistes (et le

n°471

légere a ses yeux, comme il est dit : “Qu’ils ne se précipitent
point pour monter vers I'Eter-nel, de peur qu’ll ne les
frappe de mort”[3]. Il ne la considérera pas comme il
considére les sujets profanes... A plus forte raison en est-il
ainsi des commandements que le Saint, béni soit-1l, nous a
prescrits. Un homme ne doit pas les mépriser parce qu'il
n’en connait pas la raison, ni attribuer des conceptions
erronées a D.ieu. Il ne les envisagera pas comme il envisage
les sujets profanes. Il est dit dans la Torah “Vous
observerez tous Mes Houkim et tous Mes Michpatim, et
vous les accomplirez.” Les sages ont enseigné que ce verset
nous enjoint d’accomplir et d’observer les Houkim de la
méme maniére que les Michpatim. Les Michpatim sont les
commandements dont la raison est évidente et dont I'utilité
en ce monde est manifeste, comme l'interdiction du vol et
du meurtre ou le respect du pere et de la mére. Les Houkim,
en revanche, sont les commandements dont la raison n’est
pas connue. Les sages ont dit : D.ieu déclare : “J’ai édicté un
décret te concernant, et tu n’as pas le droit de le remettre
en cause”[4]. Le mauvais penchant assaille 'hnomme et les
nations du monde se moquent de ces Houkim, comme
I'interdiction de la viande de porc, I'interdit de la viande et
du lait, la génisse a la nuque brisée, la vache rousse ou le
bouc émissaire. Combien David souffrait des apostats et des
non-Juifs qui tournaient en dérision ces décrets ! Chaque
fois qu’ils I'assaillaient de théories mensongeéres fondées sur
la seule logique humaine, il renforgait son attachement a la
Torah, comme il est dit : “Des orgueilleux inventent des
mensonges contre moi, et moi, de tout mon ceceur, j'observe
Tes ordonnances”[5]. Il est dit également : “Tous Tes
commandements sont une loyauté parfaite ; on me
pourchasse sans motif, viens a mon aide”[6]. Car c’est par
'accomplissement des Houkim et des Michpatim que les
hommes droits méritent la vie dans le monde futur.

La Torah donne méme la priorité aux Houkim, comme il est
dit[7]: “Vous observerez Mes Houkim et Mes Michpatim,
que I’homme accomplira et vivra par eux”’ »[8].

La distance entre Hachem et ’lhomme est exigée pour que
’'homme reconnaisse l'infinie distance entre Hachem et
'Homme.

[1] Chemot 19, 12-24

[4] Vayikra 18, 4.
[7] Vayikra 18, 5.

[2] Chemot 3, 4-5. [3] Chemot 19, 21-22.
[5] Tehilim 119, 69. [6] Tehilim 119, 86.
[8] Rambam, fin Méila, 8,8.

Maharcha ira jusqu'a dire que celui qui renonce a la justice
pour accepter le compromis apporte le chalom entre lui et
Hachem).

Des lors, par le biais de I'acceptation du compromis par les
deux parties, la paix peut enfin étre totalement rétablie sans
que personne ne se sente |ésé.

Ainsi, nous pouvons comprendre le début de notre paracha :
voici les lois que tu placeras devant eux. Ces lois, référence
absolue servant a définir la justice, devront étre précédées
d'une solution de compromis que le juge devra placer devant
eux, compromis seulement placé et qui serait tributaire
d'une acceptation par les protagonistes.

Cet enseignement rejoint celui donné par Raban Chimon ben
Gamliel dans la derniére michna du premier perek de Avot :
sur trois choses le monde repose : sur la justice, sur la vérité,
et sur la paix ; comme il est dit : ce qui est juste et la justice
de paix jugeront en vos portes. Il n'est pas dit "la justice et la
paix" mais bien la justice de paix, montrant par la que la paix
est bien le seul objectif qui doit étre recherché par la justice.

Leilouy Leilouy
Nichmat Nichmat
Rav
Tita Raphael
Yaakov
Suzette ..
Israél
bat Bar
Emma Aharon

Pour aller plus loin

Yaacov Guetta

1) Il est écrit (21-16,16)
«Oumaké aviv véimo, mote
youmate | Végonev iche

oumekharo ... mote youmate ! ».
Que pouvons- nous apprendre de
ces deux versets qui se suivent ?

2) Il est écrit (22-5) : « Ki tetsé
ech oumatssa kotsim, vénéekhal
gadich o hakama.. ». A quel
enseignement du Traité Baba

Batra font allusion les termes
précités ?
3) Il est écrit (22-17)

«Mékhachéfa lo té’hayé ! ». Pour
quelle raison la Torah n’a-t-elle
pas  plutot écrit (comme
habituellement a propos de tous
les ‘hayevé mitote Beit Din) :
«Mékhachéfa mote youmate ! »?

4) Une fois que la Torah écrit (22-
21) a la forme plurielle : « Kol
almana véyatome lo téanoune »,
que vient-elle nous apprendre en
employant (au singulier) les
termes suivants : « ime ané
téané oto » ?

5) Il est écrit (22-30) : « Oubassar
bassadé téréfa lo tokhélou,
lakélev tachlikhoune oto ! ». Pour
quelle raison les chiens ont-ils
mérité de se voir attribuer de la
viande téréfa ?

6) Il est écrit (24-17) : « Chaloch
péamim bachana yéraé kol
zékhourékha ». Qu’est-ce que les
Béné Israél créerent en montant
a Jérusalem pour célébrer les
trois fétes de pelerinage ?

7) Il est écrit (24-1) : « Véel
Moché amar : “Alé el Hachem ata
véaharon ». Qui dit 3 Moché :
«Monte vers Hachem... ! » ?

Jérusalem 16:48 18:02
Paris 17:49 18:58
Marseille 17:48 18:52
Lyon 17:46 18:51
Strasbourg 17:28 18:37

[ Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israél




Halakha

Quelle berakha récite-t-on sur
une glace en cornet ?

A) Lorsque le cornet n’a pas de bon goiit
(Cas majoritaire pour les glaces avec hekhcher)

On récitera uniquement la berakha de
Chéhakol sur la glace. En effet, le cornet a
simplement pour but de faire tenir la
glace, et le fait qu’en plus il n’ait pas de
bon godt fait qu’il sera considéré comme
Tafel (=secondaire) selon I'ensemble des
décisionnaires, bien qu’il soit composé
d’une des cing céréales, et malgré le fait
gu’a la fin on consomme le cornet seul
[Ch,Aroukh 168,8]. (C’est d’ailleurs pour cette
raison que certains décisionnaires écrivent qu’il
faut réciter Chéhakol sur une gaufrette, dont le
Meézonot n’a pas de goit a elle seule, étant
donné qu’elle vient uniquement faire tenir la
créme ou le chocolat [Birkat Hachem 3 perek
10,30 et ainsi est I'avis de Rav Meir Mazouz (Or
Torah 5757 Siman 10; Mekor Neeman 1,303;
Michna Beroura Ich Matslia’h, a la fin du sefer
Siman 168,8. Voir aussi Hout Hachani, Berakhot
p. 205 que le fait que le Mezonot confere une
texture croustillante n’est pas suffisant pour
qu’il devienne le Ikar].

B) Lorsque le cornet a un bon goiit

Selon plusieurs décisionnaires, on
récitera deux bénédictions distinctes, a
savoir Mézonot sur le cornet, puis
Chéhakol sur la glace, car le cornet
possede sa propre ‘hachivout du fait qu’il
a un bon golt, comme il ressort du
Ma’hatsit Hachékel (212,5). Cependant,
étant donné qu’il est généralement
difficile de commencer par le cornet
(puisque la glace surplombe le cornet), on
pourra commencer par réciter Chéhakol
sur la glace (sans acquitter le cornet),
puis, lorsqu’on arrivera au cornet, réciter
Mézonot [Peniné Halakha 11,7; Piské
Tchouvot 212,14 n.120; Halikhot
Berakhot]. Il est a noter que si la glace

de la semaine

arrive au méme niveau que le haut du
cornet, on récitera uniquement Mézonot
sur le cornet, en pensant acquitter la
glace, de la méme maniére que pour un
Krembo ou toute autre glace
accompagnée d’un Meézonot destiné a
améliorer le golt. Le Birkat Hachem
(n.112) précise que tout cela — a savoir le
fait de réciter uniquement Mézonot — ne
s’applique que si I'on a l'intention de tirer
profit a la fois de la glace et du
cornet/biscuit. En revanche, si I'on désire
uniquement tirer profit de la glace, on
récitera 2 bénédictions distinctes, car on
ne peut alors pas considérer la glace
comme Tafel.

Cependant, plusieurs  décisionnaires
écrivent que dans le cas ou toute
I'intention de la personne est

uniquement de profiter du golt de la
glace, on récitera seulement Chéhakol,
méme si le cornet a un bon golt, comme
I’écrit le Emek Berakha (klal 6,5). En effet,
on ne récite Mézonot sur un aliment
contenant I'une des cing céréales (méme
en quantité minoritaire) que si l'on est
intéressé par le gout de ce Mézonot, ce
qui n’est pas nécessairement le cas
concernant la glace [Igrot Moché 4,43;
'Hout Hachani, Berakhot p. 206; Or Létsion
14,20].

En pratique, afin de s’acquitter de
’ensemble des opinions, il sera
recommandé de réciter Mézonot sur un
autre aliment, puis de réciter Chéhakol
sur la glace, et ce d’autant plus que
I'intention de la personne n’est pas
toujours clairement définie. // en sera de
méme pour la berakha finale, ou I'on
veillera a consommer un Kazayit de
Mézonot, ainsi qu’un Reviit de boisson
afin de sortir de tout doute.

e |

Abonnement Dédicace d’un
postal prochain feuillet
(69€/an) (150€)

®

e e e e e e e e e e e e e e e e e

Réponses aux questions

Léilouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

1) La Torah juxtapose ces
versets, afin de nous apprendre
qu’il sera interdit de voler et de
vendre un homme, méme si ce
dernier est un “Ben Soréere
oumoré” (un fils rebelle) qui
frappe son pere et sa mere ! En
effet, la Torah a en abomination
une personne qui ferait de la
vente d’esclaves un commerce,
méme si cette personne vend
des impies ! Source : Méchekh
"Hokhma.

2) Le Traité Baba Batra (141)
enseigne : « Un malheur (un
fléau, une calamité) ne s’abat sur
le monde qu’a cause des
méchants ! (compte tenu des
graves et nombreuses fautes
gu’ils commettent). Cependant,
ce malheur frappe d’abord les
Tsadikim ! ». Remez Ladavar :
“Lorsque le feu sort” (ki tétssé
éche), c’est-a-dire : ” Lorsqu'il
arrive un malheur sur le monde
(et que la colere de Dieu
s’enflamme), étant a la base
dirigé essentiellement contre les
méchants (comparés a des
épines, a des ronces) qui en sont
principalement la cause, et s’en
trouvent donc responsables
(oumatssa kotssim) ; tant que les
Tsadikim se maintiennent ici-bas,
leurs grands et nombreux
mérites protegent et préservent
alors le monde du chatiment
céleste. C'est pourquoi lorsque
Hachem juge que le malheur doit
obligatoirement arriver, il Ote
d’abord (avec peine) la vie aux
Tsadikim, afin que les mérites de
ces derniers ne puissent
empécher “kavyakhol” Hachem
d’envoyer son courroux sur le
monde (vénéekhal gadich o
kama). Source : Pardess Yossef

3) Pour nous apprendre que la
personne qui se léve avant tout
le monde pour tuer -cette
sorciére, est méritante ! En effet,
il est possible que cette sorciere

cherche (lorsqu’elle sera jugée et
condamnée a mort par le Beit
Din) a s’enfuir, en faisant appel a
ses pouvoirs de sorcellerie. Il
faut donc vite lui 6ter la vie (lo
té’hayé) et ne pas attendre
gu’elle soit mise a mort (mote
youmate) par le Beit Din. Source:
"Hizkouni

4) A. Cela nous apprend, que
quiconque voyant une veuve et

un orphelin persécutés par
autrui et ne prend pas leur
défense, sera considéré comme
ayant lui aussi  persécuté
(concretement) cette veuve et
cet orphelin (et sera alors
passible de la mort “bidei

chamaim”). Source : Even Ezra

B. Ce Din s’applique aussi au
Dayanim. Source Rabeinou
Yona (Chaarei Téchouva, Chaar
Guimel, ote 24)

5) La nature (et I'habitude) des
chiens est de faire trainer et de
broyer les os qu’ils trouvent
dehors ; or, les chiens d’Egypte
se sont abstenus d’agir ainsi,
lorsqu’ils virent les os du Korban
Pessa’h jetés dans les rues par
les Béné Israél ; cela afin que le
nom de D... soit sanctifié (les
égyptiens voyant en effet avec
stupeur et effroi la honte infligée
a leur divinité, le “Mazal Talé”, la
constellation du bélier incarné
ici-bas par le mouton). Source :
Sifté Cohen

6) A chaque pas effectué par les
Béné Israél montant a Jérusalem
durant les trois fétes de
pelerinage, un Malakh fut créé
(les protégeant ainsi de tous
dangers pouvant se trouver sur
le chemin les menant vers
Jérusalem). Source: ‘Hida, Sefer
“Péta’h Enayim” au nom d’un
Gadol rapportant un Midrach

7) Il s’agit de I'ange Mikhael !
Source : Yonatan Ben Ouziel

Résumé de la Paracha

le voleur,
par

d’un dommage,
dommages causés
ustensiles.

= La Torah parle des lois de I'esclave juif et de la

servante juive.

= La Torah décrit successivement plusieurs cas

concrets de différends d'argent, tels que |

= la gravité de la Avoda Zara, |'oppression du

converti, des orphelins et la veuve.

'auteur

le préteur,

I'animal ou par

= L'importance d'étre droit dans son jugement et
dans ses témoignages, d'avoir pitié de son ennemi.

les =

des garder les fétes.

Accomplir la Mitsva de Chémita et du Chabbat,

= Hachem nous promet beaucoup de berakhot si

on Le sert convenablement.

= LaTorah raconte le retour de Moché parmi les

jours.

béné Israél apres étre monté au ciel pendant 40

Réponses

Enigmes

1) Combien de fois, dans la priere de Cha’harit, dit-on:

TUI D22 M T ?

8 fois au total. 2 fois dans Hachem Mélekh. 1 fois
dans Yéhi Khevod. 2 fois dans Az Yachir Moché. 1 fois

dans Ga’al Israél. 1 fois dans OuVa LéTsion.
1 fois dans Alénou LéChabéah.

2) N,X,S,E,Q... Ces lettres forment une suite logique :

saurez-vous en comprendre le sens et trouver la lettre

qui vient la compléter ?

Il s'agit d'une suite des derniéres lettres du nom des
chiffres (listés par ordre croissant). La lettre qui

Echecs : .E
H1A8/F5G5 ~ |l
B8B7/D4D5 i
B3 D3 1 |

compléete est donc le X. Autrement dit: uN, deuX, troiS,

quatrE, cinQ, siX.

3) Quels sont les 2 cousins de la paracha qui portent
presque le méme prénom, a une seule lettre pres ?
nUN 2 TYR /[ INnR 2 TYIR

Rébus : Baille / Homme / Azay /
Bas / Houx / Mie d’ / Bar / Sine / Ail




Précédemment dans Chmouel :

Aprés avoir épargné Chaoul a Ein
Gedi, David s'installe au désert de
Parane, suite a la mort du prophete
Chemouel. Il y sollicite I'aide de Naval,
un riche éleveur dont il a protégé les
troupeaux, mais ce dernier l'insulte et
refuse tout partage. Furieux, David
marche vers lui avec quatre cents
hommes. Pour éviter le massacre,
Avigayil, I'épouse de Naval, part
secrétement a la rencontre de David
avec des vivres. La confrontation entre
la colére du futur roi et la sagesse
d'Avigayil est imminente.

Des qu’Avigayil apergoit David, elle
descend précipitamment de son ane
et se prosterne face contre terre.
Avec une sagesse infinie, elle prend
sur elle la faute de son mari, qu'elle
qualifie d'homme vil, fidéle a son nom
de « Naval » (insensé). Elle supplie
David de ne pas se venger par lui-
méme et de ne pas verser le sang
inutilement, lui rappelant que
Hachem lui batira une maison stable
et que sa vie est « liée dans le faisceau
de la vie » (la fameuse phrase connue:
« nafcho tséroura bitsror ha’haim »).
Elle lui demande de penser au jour ou
il sera roi : il ne faudrait pas que sa
conscience soit hantée par une
effusion de sang gratuite.

Touché par ses paroles, David bénit
Hachem d'avoir envoyé Avigayil et la
remercie d'avoir épargné ses mains
du crime. Il accepte ses présents et la
renvoie en paix. En rentrant chez elle,
Avigayil trouve Naval en plein
banquet, ivre comme un roi. Elle
attend le matin pour tout lui raconter.
En apprenant a quel point il a frélé la

Vécu de l'intérieur : Chemouel

mort, le coeur de Naval se brise, il
reste comme pétrifié, et meurt dix
jours plus tard sous le coup d'un
décret divin. David, apprenant la
nouvelle, rend grace a Dieu et envoie
ses serviteurs demander la main
d'Avigayil, qui devient sa femme.

Mais le répit est de courte durée. Les
Zifim reviennent a la charge et
informent Chaoul que David se cache
sur la colline de Hakila. Le roi qui
s’était promis de ne plus poursuivre
David, reprend la poursuite avec trois
mille hommes  d'élite. David,
observant le camp ennemi, décide de
s'y introduire de nuit avec Avishai. lls
parviennent jusqu'au centre du
campement ou Chaoul dort, sa lance
plantée en terre a son chevet.

Avishai voit la une occasion unique :
«Dieu a livré ton ennemi entre tes
mains ! Laisse-moi le frapper une
seule fois ! ». Mais David I'en
empéche fermement : il est interdit
de porter la main sur le « machia’h de
Hachem ». Il se contente de prendre
la lance et la gourde d'eau du roi. Une
fois sur la montagne d'en face, il
interpelle Avner, le général de Chaoul,
le blamant d'avoir si mal protégé son
maitre. A sa décharge, le passouk
témoigne que Hachem les avait tous

profondément endormis. Chaoul
reconnait alors la voix de David. Dans
un échange poignant, David

I'interroge sur les raisons de cet
acharnement. Une fois de plus,
Chaoul est frappé par la noblesse de
David ; il reconnait ses torts, confesse
sa folie et bénit son « fils David ». Il lui
affirme une nouvelle fois, qu’il ne le
poursuivra plus, avant que chacun ne
reprenne sa route...

Massekhet Nedarim

Le sujet des nédarim ayant déja été
abordé dans la massékhet Kétouvot
[chap. 7], la Michna a naturellement
juxtaposé a celle-ci la massékhet
Nédarim.

Le mot néder signifie «voeu
personnel», c’est-a-dire
I’engagement volontaire de

s’abstenir d’un acte précis ou de ne
pas tirer profit des biens ou des
compétences d’autrui. En réalité, un
tel veeu équivaut a une forme de
consécration : I'objet ou la personne
concernés sont alors considérés
comme hekdech, puisque celui qui a
formulé le veeu s’en éloigne comme
s’ils étaient consacrés.

Tout peut faire I'objet d’un veceu.

Celui qui ne respecte pas ses
engagements transgresse un lo
ta’assé : « lo ya’hel devaro »

(Bamidbar 30,3), littéralement « il
ne profanera pas sa parole ». La
Torah confere ainsi une véritable
sacralité a la parole d’'un homme ou
d’une femme, des lors gu’ils en sont
conscients (onat nedarim).

Par un voeu, une personne peut
interdire a autrui l'usage de ses
biens ou renoncer a profiter de ce
qui ne lui appartient pas [chap. 3, 4,
6-7].

Dans le détail, cette interdiction
peut prendre la forme d’'un veceu
(néder), d’'un serment (chévoua), ou
encore d’une expression
équivalente (kinouy) [chap. 1-2].

Le pere peut annuler les voeux de sa
fille encore sous sa tutelle (kétana
ou na’ara), ainsi que ceux de son
épouse, dans certains cas précis
(hafarat nédarim). Dans ce cas, le
veeu est annulé a partir du moment

La Michna

[chap. 10-11].

Une personne qui regrette d’avoir
formulé un veceu peut demander a
un ‘hakham — ou a un beth din —
de I'annuler, en démontrant qu’elle
a agi de maniére irréfléchie (hatarat
nédarim). Dans ce cas, le voeu est
annulé rétroactivement et sans
réserve [chap. 3 et 9].

Le Rambam explique que les lois des
nédarim figurent dans le Seder
NACHIM car les parachiot
correspondantes traitent
principalement des vceux des
femmes et des filles. Il ajoute que
c’est également par la finalisation
du mariage (voir Kétouvot) que
I'autorité d’annulation des voeux
passe du pere au mari.

Les Hakhamim ont vivement
critiqué les personnes qui
multiplient les voeux. C’est de la que
vient l'usage de préciser « béli
neder » — « sans engagement » —
avant de prendre une résolution. Ils
ont également encouragé a
demander I’'annulation des
engagements pris lorsque ceux-ci
dépassent manifestement
I'intention ou la capacité de celui
qui les a formulés ; dans un tel cas,
le voeu n’est pas considéré comme
contraignant.

La massékhet Nédarim, troisieme du
Seder NACHIM, comprend 90
michnayot pour... 90 dapim dans le
Talmud Bavli. Elle compte
également 40 dapim dans le
Yéroushalmi, ainsi que 7 chapitres
de Tossefta, totalisant 59 halakhot.

N.B. Le terme néder appliqué aux
korbanot n’est pas traité dans cette
massékhet, mais dans le Seder
KODACHIM (a venir...).

/

S
J

Shalsheletnews.com ou le pére ou le mari intervient
\{ J
éi ) Enigmes U
2) Complete la suite : Q; Jeu de mot Echecs
2,5,10,17,26,?
1) Quelle Brakha un enfant ne 3) « Je suis une régle de la Il est tailleur Les noirs
peut recitgr méme si c'est Paracha qui défie I'arithmétique : mais on ne sait pas ou. font mat
Michoum ‘Hinoukh ? che.z n_10|_, de 1, sortent 2, 4 ou 5. en 2 coups
Qui suis-je ? » p N
Une lettre — Un mot Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ?
) I ) T Interdit a la consommation _0
Caaveugle! T Si le soleil “a brillé” surlui ——
L’esclave sera vengé, s'il est tué 21
Je “placerai” ton territoire. 1 Il I'a réservée a son fils '
) Si ce n’était pas “prémédité”...
X
Leur avoda zara tu écraseras. o___ Une brdlure pour une brilure — B) et qu’il I'a tué béchogueg -
Lautrecotéducou. q __ . Vous ne verrez pas ma face B
Jagresserai tes “agresseurs’’ X o (Ot -
Ne te rebelle pas contre lui les mains “vides
(plut6t malpoli en frangais) 1 _____ Tu vas laisser reposer la terre n Monnaie actuelle ————Y¥




@ La force d’'une parabole

—

Hachem promet la terre d’Israél au peuple
juif et non aux autres peuples. Ne serait-ce
pas du favoritisme ?

Le Maguid de Douvna nous I'explique ce
choix par une parabole.

A la naissance de son ler petit-fils, un
homme décide d’offrir la seouda en
I’honneur de sa Brit Mila. Son fils le
remercie pour cette offre mais lui demande
de respecter une condition pour ce repas.
_“Je souhaiterai faire honneur aux pauvres
et les placer en téte de table. Les gens
riches devront eux profiter de la seouda
depuis le bout de la table.”

Le pére comprend les bonnes intentions de
son fils, mais lui explique qu’il n’est pas
judicieux d’agir ainsi. _“” Sache que méme si
I’homme recherche en général le kavod, la
faim est le plus intense de tous ses besoins.
Un homme affamé ne prétera donc aucune
attention aux marques de respect, tant qu’il
n’aura pas apaisé sa faim. En suivant ton
projet, personne ne sortira gagnant. Les
pauvres préoccupés a rassasier leur appétit,
ne préteront aucune attention aux
honneurs que tu leur réserves. Et les riches
se sentiront tres frustrés d’étre relégués en

2éme file. En plagant les invités comme je le
souhaite, nous apportons a chacun ce dont
il a besoin. Les riches seront satisfaits de
cette position honorable, et les pauvres
seront contents de trouver des mets
raffinés pour apaiser leur faim.”

Ainsi, les nations du monde, n’étant
préoccupées que par des aspirations
matérielles, seront contentées par

n’importe quel pays offrant une terre riche
et fertile. Le peuple d’Israél quant a lui, a
d’autres ambitions : il aspire
essentiellement a se sanctifier, a s’élever et
a servir Hachem avec plus d’intégrité. Seule
la terre d’Israél se préte a cela. C'est la
raison pour laquelle Hachem I'a réservée
aux Béné Israél. Malheureusement, lorsque
le peuple faute et oublie son objectif
premier, il est susceptible de perdre son
droit naturel a cette belle terre et a sa
spiritualité. L’histoire pousse sans cesse
’'homme a se réveiller et a se rappeler que
si de tous temps il espére revenir et vivre
en paix sur sa terre, ce n'est pas pour la
beauté de ses paysages mais bien pour la
sagesse gqu’elle offre a ses occupants.

(Kol yechorer 9)

Un mensonge vérifié

Israél est un homme heureux, il vient
d’avoir un bébé. C’'est pourquoi le Chabbat
suivant, il organise un Kidouch chez lui et
invite donc tous les gens de sa
communauté. Voila qu’au milieu de Ia
Séouda, un ami a lui, Mickaél, le voit en
train d’ouvrir une bouteille et n’a pas I'air
d’apprécier cela. Mickaél vient quelques
minutes apres le rejoindre en cuisine et lui
reproche d’ouvrir des bouteilles pendant
Shabbat ; il ne comprend pas comment un
juif aussi érudit peut agir de la sorte alors
que ceci est completement interdit d’apres
lui. Israél, quant a lui, répond gentiment et
calmement a son ami qu’effectivement il
comprend bien, mais que c’est pourquoi il
avait détaché la bague avant Chabbat.
Mickaél s’excuse de l'avoir mal jugé et
retourne un peu honteux dans la salle a
manger. Mais c’est au tour de sa femme de
le gronder : comment peut-il mentir si
tranquillement, alors que ceci est tout
aussi interdit par la Torah ? Mais une fois
de plus, notre cher Israél répond
calmement a son épouse qu’il connait bien
la Halakha ainsi que son ami Mickaél. Au
sujet des bouchons, il existe beaucoup de
parameétres et tout autant d’avis sur la
guestion, et méme si certains interdisent
certaines ouvertures, d’autres peuvent les
autoriser (c’est pourquoi nous ne
rentrerons volontairement pas dans le
sujet), or dans notre cas, il pense que c’est
autorisé. Sa femme Ilui demande alors
pourquoi il n’a alors pas répondu comme
cela a son ami. Israél lui répond que son
ami a pour maitres ceux qui interdisent et
n’est pas prét a accepter les autres avis
avec leurs explications halakhiques, c’est
pourquoi la seule solution pour garder le
Chalom  était de contourner |la
problématique et de mentir. Sa femme se
demande tout de méme s’il a bien agi.

La question de Rav Zilberstein

Qu’en dites-vous ?

La Guemara (20a) nous raconte I’histoire
de Hillel qui alla un jour de Yom Tov offrir
une Olat Reiya (Korban qu’on offre
lorsqu’'on monte au Beth Hamikdach
pendant la féte). Les éléves de Chamai,
dont le maitre pense qu’il est interdit
d’offrir un tel Korban, le questionnéerent
sur 'identité de son Korban. Hillel leur
mentit et leur dit qu’il s’agissait la d’un
Korban Chelamim (dont tout le monde
autorise |'offrande pendant Yom Tov).
Rachi explique que Hillel changea la vérité
par modestie et pour ne pas risquer la
querelle. Le Mehiri va plus loin et dit qu’un
homme recherchera toujours la paix méme
au prix de la vérité et ainsi Hillel, qui vit
gue ces éleves venaient pour lui chercher
des problemes, évita cela. D’apres cela, il
semble clair qu’il était permis a Israél de
mentir. Rav Zilberstein (pour une fois) est
completement d’accord avec cela et
explique pourquoi c’'est encore plus
évident que dans I'histoire de Hillel. Dans
le cas de Hillel, il y avait une grande
incidence car tout le monde voulait savoir
comment agir et quand bien méme il
préféra mentir pour le Chalom. Dans notre
histoire, Israél s’est comporté comme ses
Rabanim lui ont enseigné et Mickaél a fait
aussi la mitsva de reprocher a son ami
d’aprés ce que ses Rabanim lui ont
enseigné. Le fait de rajouter une couche ne
changerait rien dans notre histoire et Israél
a donc bien fait de mentir a son ami et
d’éviter ainsi d’envenimer la situation.

En conclusion, il est permis a Israél de
changer la vérité pour préserver le Chalom,
d’autant plus qu’il ne gagnera rien a
envenimer la situation ; il n’en sortira pas
un enseignement pour qui que ce soit car
chacun restera sur la position de ce que
son Rav lui a enseigné.

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 481)

eweweS JassoA uaq [aeydey 1950y 1ewydIN Anojia]

Comprendre Rachi

« ...tu ne feras pas cuire un guédi (chevreau) dans le
lait de sa mére » (23/19)

Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah, une pour
interdire la consommation, le profit et la cuisson.

Dans la paracha Réé : « ...tu ne feras pas cuire un guédi dans le lait de sa
mére» (14/21)

Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah pour
exclure une haya (béte sauvage), ofot (volaille) et tamé (animaux non
cacheres).

Dans la paracha Ki Tissa : « ...tu ne feras pas cuire un guédi dans le lait de
sa mére » (34/26)

Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah, une pour
interdire la consommation, le profit et la cuisson. « Dans le lait de sa
mere»: cela exclut la volaille car sa mére n’a pas de lait.

Dans la Guémara, Rabbi Akiva et Rabbi Yishmael expliquent cette triple
répétition ainsi :

Rabbi Yishmael : pour nous apprendre 3 interdictions : la consommation, le
profit et la cuisson (Houlin 115).

Rabbi Akiva : pour nous apprendre que 3 catégories d’animaux ne sont pas
concernées par cette interdiction : haya, volaille, tamé (Houlin 113).

Il y a également une makhloket : quels animaux sont exclus de cette
interdiction ?

Rabbi Akiva : haya, volaille, tamé, on I'apprend de la triple répétition.

Rabbi Yossi HaGalili : |a volaille car sa mere ne contient pas de lait (Houlin
113).

Les commentateurs (Mizrahi...) demandent : Dans la paracha Michpatim et
Ki Tissa, Rachi explique comme Rabbi Yishmael, alors que dans la paracha
Réé, Rachi explique comme Rabbi Akiva !? Cela parait contradictoire !?

Le Ramban répond : Il n’y a pas de contradiction entre la dracha de Rabbi
Akiva et celle de Rabbi Yishmael. En effet, Rabbi Akiva tire sa dracha du fait
qu’il soit écrit « guédi » 3 fois, cela vient donc exclure 3 types d’animaux :
tamé, volaille, haya, alors que Rabbi Yishmael tire sa dracha du fait qu’il soit
écrit « ne pas cuire » 3 fois, cela vient donc exclure 3 types d’utilisation : la
cuisson, la consommation et le profit.

Mais il nous reste la question : Dans la paracha Réé, Rachi exclut la volaille
de « guédi » comme Rabbi Akiva, alors que dans la paracha Ki Tissa, il
I'exclut du fait que sa meére ne contient pas de lait comme Rabbi Yossi
HaGalili I?

On pourrait proposer la réponse suivante : Tout d’abord, on pourrait
commencer en ramenant la Guémara Houlin 116 qui dit que la différence
entre Rabbi Akiva et Rabbi Yossi HaGalili est :

Selon Rabbi Akiva : le poulet reste interdit Dérabanan.

Selon Rabbi Yossi HaGalili : le poulet est permis méme Dérabanan.
A présent, analysons bien ce qu’écrit Rachi dans la paracha Ki Tissa : «"Dans
le lait de sa mere", cela exclut la volaille car sa mére n’a pas de lait, et son
interdit n’est pas de la Torah mais est Dérabanan. »

Par conséquent, il n’y a plus de contradiction car méme dans la paracha Ki
Tissa, ce n’est pas l'avis de Rabbi Yossi HaGalili qui autorise méme
Dérabanan, mais plutot I'avis de Rabbi Akiva qui interdit Dérabanan.

Mais la question qui se pose a présent est :

D’ou Rachi a-t-il su que Rabbi Akiva expliquerait « le lait de sa mere » pour
exclure la volaille et surtout pourquoi la Torah exclurait-elle deux fois la
volaille car, selon Rabbi Akiva, elle a déja été exclue de « guédi » ?

On pourrait proposer la réponse suivante :

Tout d’abord, remarquons que Rachi a expliqué que du fait que parfois la
Torah écrit « guédi izim », c’est donc que lorsqu’elle écrit seulement
«guédi», cela inclut tout animal comprenant les tamé et les hayot (haya
biklal béhema). Ainsi, c’est la répétition du mot « guédi » qui va exclure
tamé et haya, alors que concernant la volaille, c’est le pchat méme de
guédi qui I'exclut car la volaille n’appartient pas au monde animal.

Mais les commentateurs demandent :

Pourquoi Rabbi Akiva a-t-il besoin de préciser qu’il exclut la volaille
puisqu’elle n’appartient pas au monde animal ? D’ou I'aurait-on incluse
pour avoir besoin de I'exclure ?

Cela nous force a dire qu’on I'aurait incluse comme Rabbi Yossi I'inclut, a
savoir que tout ce qui est concerné par l'interdiction de névéla (mort sans
chéhita) est concerné par I'interdit de bassar béhalav. Donc la volaille étant
concernée par névéla, elle est également concernée par bassar béhalav.
Maintenant que la volaille est incluse, comment I'exclut-on ?

De « guédi », ce n'est pas évident car malgré qu'il soit écrit trois fois, il en
faut bien une pour lui-méme, donc il n’y en a que deux en plus qui sont
déja occupés a exclure la béte sauvage et les animaux non cacheéres.
D'ou la nécessité méme pour Rabbi Akiva de I'exclure du « lait de sa mére»,
et a présent qu’il est exclu, le pchat de guédi n'est pas la volaille.

En résumé, Rachi a expliqué les psoukim selon Rabbi Akiva et Rabbi
Yishmael, qui ne sont pas du tout contradictoires. Seulement Rabbi Akiva
explique la triple répétition du mot « Guédi » alors que Rabbi Yishmael
explique la triple répétition de « ne pas cuire ». Et méme pour Rabbi Akiva,
« névéla » inclut la volaille qui est ensuite exclue par « le lait de sa mere »
qui dévoile que le pchat de « guédi » n'est pas la volaille.



	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4

