
La paracha de la semaine traite des différentes lois régissant
la vie sociétale. Ainsi, le verset débute : "Et voici les lois que
tu placeras devant eux ..."
Comment se fait-il que la Torah utilise le verbe placer et ne
dise pas simplement "que tu enseigneras", montrant par là le
côté immuable de la loi ?

Le Zera Shimshon répond : Rachi nous explique que le fait
qu'il y ait écrit "et voici" vient relier avec ce qui est écrit
avant, en l'occurrence la mitsva du mizbea’h qui a été
donnée au Sinaï. Ces deux références nous renvoient au but
que nous devons tous rechercher : être unis entre nous
(puisqu'au Sinaï nous n'étions qu'un seul homme avec un
seul cœur) et être en chalom avec notre Créateur (qui est le
but des sacrifices, nous permettant d'accéder à l'expiation).
Or, le Choulhan Aroukh nous enseigne que les juges ont le
devoir de proposer un compromis aux protagonistes (et le

Maharcha ira jusqu'à dire que celui qui renonce à la justice
pour accepter le compromis apporte le chalom entre lui et
Hachem).
Dès lors, par le biais de l'acceptation du compromis par les
deux parties, la paix peut enfin être totalement rétablie sans
que personne ne se sente lésé.
Ainsi, nous pouvons comprendre le début de notre paracha :
voici les lois que tu placeras devant eux. Ces lois, référence
absolue servant à définir la justice, devront être précédées
d'une solution de compromis que le juge devra placer devant
eux, compromis seulement placé et qui serait tributaire
d'une acceptation par les protagonistes.
Cet enseignement rejoint celui donné par Raban Chimon ben
Gamliel dans la dernière michna du premier perek de Avot :
sur trois choses le monde repose : sur la justice, sur la vérité,
et sur la paix ; comme il est dit : ce qui est juste et la justice
de paix jugeront en vos portes. Il n'est pas dit "la justice et la
paix" mais bien la justice de paix, montrant par là que la paix
est bien le seul objectif qui doit être recherché par la justice.

Lorsque Moché prépare le peuple à recevoir la Torah, il leur
transmet à plusieurs reprises les avertissements de Hachem
leur interdisant de monter sur la montagne et de trop
s’approcher de Lui : « Tu fixeras au peuple des limites tout
autour, et tu diras : Gardez-vous de monter sur la montagne
ou d’en toucher le bord. Quiconque touchera la montagne
sera puni de mort. On ne portera pas la main sur lui, mais on
le lapidera ou on le percera de flèches : animal ou homme, il
ne vivra point… L’Éter-nel dit à Moché : Descends, fais au
peuple la défense expresse de se précipiter vers l’Éter-nel
pour regarder, de peur qu’un grand nombre d’entre eux ne
périssent. Que les Cohanim, qui s’approchent de l’Éter-nel,
se sanctifient aussi, de peur que l’Éter-nel ne les frappe de
mort. Moché dit à l’Éter-nel : Le peuple ne pourra pas
monter sur la montagne de Sinaï, car Tu nous l’as
formellement interdit, en disant : Fixe des limites autour de
la montagne et sanctifie-la. L’Éter-nel lui dit : Va, descends ;
tu monteras ensuite avec Aharon ; mais que les Cohanim et
le peuple ne se précipitent point pour monter vers l’Éter-
nel, de peur qu’Il ne les frappe de mort »[1].
Quant à Moché lui-même, dès le début de son premier
entretien avec Hachem, devant le buisson ardent, ce même
thème apparaît : « L’Éter-nel vit qu’il se détournait pour voir,
et D.ieu l’appela du milieu du buisson et dit : Moché,
Moché! Et il répondit : Me voici ! D.ieu dit : N’approche pas
d’ici, ôte tes sandales de tes pieds, car le lieu sur lequel tu te
tiens est une terre sainte »[2]. Que signifie donc cette
importance capitale accordée à la distance exigée entre
D.ieu et l’être humain ?

En réalité, les Houkim et les Michpatim de la Torah, bien que
nous ayons la mitsva de les étudier et d’en rechercher les
raisons, même lorsqu’ils nous paraissent incompréhensibles,
ne doivent pas être traités comme de simples
raisonnements humains. Les mitsvot de Hachem sont
infiniment plus profondes que ce que les hommes
imaginent. Voici ce qu’écrit le Rambam : « Il convient à
l’homme de méditer sur les lois de la Sainte Torah et d’en
comprendre la finalité selon ses capacités. Mais une loi dont
il ne trouve ni raison ni motivation ne doit pas paraître

légère à ses yeux, comme il est dit : “Qu’ils ne se précipitent
point pour monter vers l’Éter-nel, de peur qu’Il ne les
frappe de mort”[3]. Il ne la considérera pas comme il
considère les sujets profanes… À plus forte raison en est-il
ainsi des commandements que le Saint, béni soit-Il, nous a
prescrits. Un homme ne doit pas les mépriser parce qu’il
n’en connaît pas la raison, ni attribuer des conceptions
erronées à D.ieu. Il ne les envisagera pas comme il envisage
les sujets profanes. Il est dit dans la Torah : “Vous
observerez tous Mes Houkim et tous Mes Michpatim, et
vous les accomplirez.” Les sages ont enseigné que ce verset
nous enjoint d’accomplir et d’observer les Houkim de la
même manière que les Michpatim. Les Michpatim sont les
commandements dont la raison est évidente et dont l’utilité
en ce monde est manifeste, comme l’interdiction du vol et
du meurtre ou le respect du père et de la mère. Les Houkim,
en revanche, sont les commandements dont la raison n’est
pas connue. Les sages ont dit : D.ieu déclare : “J’ai édicté un
décret te concernant, et tu n’as pas le droit de le remettre
en cause”[4]. Le mauvais penchant assaille l’homme et les
nations du monde se moquent de ces Houkim, comme
l’interdiction de la viande de porc, l’interdit de la viande et
du lait, la génisse à la nuque brisée, la vache rousse ou le
bouc émissaire. Combien David souffrait des apostats et des
non-Juifs qui tournaient en dérision ces décrets ! Chaque
fois qu’ils l’assaillaient de théories mensongères fondées sur
la seule logique humaine, il renforçait son attachement à la
Torah, comme il est dit : “Des orgueilleux inventent des
mensonges contre moi, et moi, de tout mon cœur, j’observe
Tes ordonnances”[5]. Il est dit également : “Tous Tes
commandements sont une loyauté parfaite ; on me
pourchasse sans motif, viens à mon aide”[6]. Car c’est par
l’accomplissement des Houkim et des Michpatim que les
hommes droits méritent la vie dans le monde futur.
La Torah donne même la priorité aux Houkim, comme il est
dit[7]: ‘’Vous observerez Mes Houkim et Mes Michpatim,
que l’homme accomplira et vivra par eux’’ »[8].
La distance entre Hachem et l’homme est exigée pour que
l’homme reconnaisse l’infinie distance entre Hachem et
l’Homme.

[1] Chemot 19, 12-24 [2] Chemot 3, 4-5. [3] Chemot 19, 21-22.
[4] Vayikra 18, 4. [5] Tehilim 119, 69. [6] Tehilim 119, 86.
[7] Vayikra 18, 5. [8] Rambam, fin Méïla, 8,8.

N° 471

Pour aller plus loin
Yaacov Guetta

1) Il est écrit (21-16,16) :
«Oumaké aviv véimo, mote
youmate ! Végonev iche
oumekharo … mote youmate ! ».
Que pouvons- nous apprendre de
ces deux versets qui se suivent ?

2) Il est écrit (22-5) : « Ki tetsé
èch oumatssa kotsim, vénéèkhal
gadich o hakama… ». À quel
enseignement du Traité Baba
Batra font allusion les termes
précités ?

3) Il est écrit (22-17) :
«Mékhachéfa lo té’hayé ! ». Pour
quelle raison la Torah n’a-t-elle
pas plutôt écrit (comme
habituellement à propos de tous
les ´hayevé mitote Beit Din) :
«Mékhachéfa mote youmate ! »?

4) Une fois que la Torah écrit (22-
21) à la forme plurielle : « Kol
almana véyatome lo téânoune »,
que vient-elle nous apprendre en
employant (au singulier) les
termes suivants : « ime âné
téâné oto » ?

5) Il est écrit (22-30) : « Oubassar
bassadé téréfa lo tokhélou,
lakélev tachlikhoune oto ! ». Pour
quelle raison les chiens ont-ils
mérité de se voir attribuer de la
viande téréfa ?

6) Il est écrit (24-17) : « Chaloch
péâmim bachana yéraé kol
zékhourékha ». Qu’est-ce que les
Béné Israël créèrent en montant
à Jérusalem pour célébrer les
trois fêtes de pèlerinage ?

7) Il est écrit (24-1) : « Véel
Moché amar : “Alé el Hachem ata
véaharon ». Qui dit à Moché :
«Monte vers Hachem… ! » ?

Chabbat

Mikets
27 Kislev 5785

28 Décembre 2024

Leïlouy
Nichmat

Tita
Suzette

bat 
Emma

Que notre étude soit une source de réussite pour nos soldats et une protection pour tout le klal Israël

La parole du Rav
Rav Yehiel Brand

Chabbat

Michpatim
Chekalim

27 Chevat 5786
14 février 2026

לעילוי נשמת

דבורה בת 

כוכה חבבו 

סלא לבית 

שתיוי

Réfoua
chéléma

Mones
ben Sara 
Halevi

- Dernière minute    -

Le prochain livre Shalshelet est 
en cours de finition.

Il couvrira la période de Eloul à 
Kippour. Il part en impression 
d'ici quelques jours beezrat H.

Pour avoir une part dans ce 
projet, il est possible de réserver 

un encart (500€) ou une 
dédicace (104€).

Pour prendre une dédicace et 
ainsi permettre la diffusion de la 

Torah,
contactez-nous avant le 3 Juillet.

Shalshelet.news@gmail.com

Ville Entrée Sortie

Jérusalem 16 : 48 18 : 02

Paris 17 : 49 18 : 58

Marseille 17: 48 18: 52

Lyon 17 : 46 18 : 51

Strasbourg 17 : 28 18 : 37

Boutique en ligne :

Shalsheleteditions.com

Hanna bat 
ester alkalaï

La Question
G. N.

Shalshelet.news@gmail.com

•Yaacov sent sa fin approcher, il fait jurer Yossef
de l'enterrer dans la grotte de Makhpéla.
•Yaacov bénit Ménaché et Ephraïm avec entre

autres, la bérakha des parents aux enfants le
vendredi soir.
•Réunion des douze enfants devant le lit de
Yaacov. Il dira une phrase correspondante au
caractère de chacun.
•Deuil, éloge funèbre et enterrement de Yaacov.

•Yossef rassure ses frères après la disparition de
leur père en leur affirmant qu'il ne leur en veut
pas et qu'il les nourrira ainsi que leurs enfants.
•Yossef meurt à 110 ans, après 80 ans de “règne”.
•Fin du livre de Béréchit.

Résumé de la Paracha

Leïlouy
Nichmat

Rav
Raphael 
Yaakov
Israël

Bar 
Aharon



Halakha de la semaine
David Cohen

Quelle berakha récite-t-on sur
une glace en cornet ?

A) Lorsque le cornet n’a pas de bon goût
(Cas majoritaire pour les glaces avec hekhcher)

On récitera uniquement la berakha de
Chéhakol sur la glace. En effet, le cornet a
simplement pour but de faire tenir la
glace, et le fait qu’en plus il n’ait pas de
bon goût fait qu’il sera considéré comme
Tafel (=secondaire) selon l’ensemble des
décisionnaires, bien qu’il soit composé
d’une des cinq céréales, et malgré le fait
qu’à la fin on consomme le cornet seul
[Ch,Aroukh 168,8]. (C’est d’ailleurs pour cette
raison que certains décisionnaires écrivent qu’il
faut réciter Chéhakol sur une gaufrette, dont le
Mézonot n’a pas de goût à elle seule, étant
donné qu’elle vient uniquement faire tenir la
crème ou le chocolat [Birkat Hachem 3 perek
10,30 et ainsi est l’avis de Rav Meïr Mazouz (Or
Torah 5757 Siman 10; Mekor Neeman 1,303;
Michna Beroura Ich Matslia’h, à la fin du sefer
Siman 168,8. Voir aussi Hout Hachani, Berakhot
p. 205 que le fait que le Mezonot confère une
texture croustillante n’est pas suffisant pour
qu’il devienne le Ikar].

B) Lorsque le cornet a un bon goût

Selon plusieurs décisionnaires, on
récitera deux bénédictions distinctes, à
savoir Mézonot sur le cornet, puis
Chéhakol sur la glace, car le cornet
possède sa propre ‘hachivout du fait qu’il
a un bon goût, comme il ressort du
Ma’hatsit Hachékel (212,5). Cependant,
étant donné qu’il est généralement
difficile de commencer par le cornet
(puisque la glace surplombe le cornet), on
pourra commencer par réciter Chéhakol
sur la glace (sans acquitter le cornet),
puis, lorsqu’on arrivera au cornet, réciter
Mézonot [Peniné Halakha 11,7; Piské
Tchouvot 212,14 n.120; Halikhot
Berakhot]. Il est à noter que si la glace

arrive au même niveau que le haut du
cornet, on récitera uniquement Mézonot
sur le cornet, en pensant acquitter la
glace, de la même manière que pour un
Krembo ou toute autre glace
accompagnée d’un Mézonot destiné à
améliorer le goût. Le Birkat Hachem
(n.112) précise que tout cela — à savoir le
fait de réciter uniquement Mézonot — ne
s’applique que si l’on a l’intention de tirer
profit à la fois de la glace et du
cornet/biscuit. En revanche, si l’on désire
uniquement tirer profit de la glace, on
récitera 2 bénédictions distinctes, car on
ne peut alors pas considérer la glace
comme Tafel.

Cependant, plusieurs décisionnaires
écrivent que dans le cas où toute
l’intention de la personne est
uniquement de profiter du goût de la
glace, on récitera seulement Chéhakol,
même si le cornet a un bon goût, comme
l’écrit le Emek Berakha (klal 6,5). En effet,
on ne récite Mézonot sur un aliment
contenant l’une des cinq céréales (même
en quantité minoritaire) que si l’on est
intéressé par le goût de ce Mézonot, ce
qui n’est pas nécessairement le cas
concernant la glace [Igrot Moché 4,43;
'Hout Hachani, Berakhot p. 206; Or Létsion
14,20].

En pratique, afin de s’acquitter de
l’ensemble des opinions, il sera
recommandé de réciter Mézonot sur un
autre aliment, puis de réciter Chéhakol
sur la glace, et ce d’autant plus que
l’intention de la personne n’est pas
toujours clairement définie. Il en sera de
même pour la berakha finale, où l’on
veillera à consommer un Kazayit de
Mézonot, ainsi qu’un Reviit de boisson
afin de sortir de tout doute.

1) La Torah juxtapose ces
versets, afin de nous apprendre
qu’il sera interdit de voler et de
vendre un homme, même si ce
dernier est un “Ben Sorère
oumoré” (un fils rebelle) qui
frappe son père et sa mère ! En
effet, la Torah a en abomination
une personne qui ferait de la
vente d’esclaves un commerce,
même si cette personne vend
des impies ! Source : Méchekh
´Hokhma.

2) Le Traité Baba Batra (141)
enseigne : « Un malheur (un
fléau, une calamité) ne s’abat sur
le monde qu’à cause des
méchants ! (compte tenu des
graves et nombreuses fautes
qu’ils commettent). Cependant,
ce malheur frappe d’abord les
Tsadikim ! ». Remez Ladavar :
“Lorsque le feu sort” (ki tétssé
èche), c’est-à-dire : ” Lorsqu’il
arrive un malheur sur le monde
(et que la colère de Dieu
s’enflamme), étant à la base
dirigé essentiellement contre les
méchants (comparés à des
épines, à des ronces) qui en sont
principalement la cause, et s’en
trouvent donc responsables
(oumatssa kotssim) ; tant que les
Tsadikim se maintiennent ici-bas,
leurs grands et nombreux
mérites protègent et préservent
alors le monde du châtiment
céleste. C’est pourquoi lorsque
Hachem juge que le malheur doit
obligatoirement arriver, il ôte
d’abord (avec peine) la vie aux
Tsadikim, afin que les mérites de
ces derniers ne puissent
empêcher “kavyakhol” Hachem
d’envoyer son courroux sur le
monde (vénéèkhal gadich o
kama). Source : Pardess Yossef

3) Pour nous apprendre que la
personne qui se lève avant tout
le monde pour tuer cette
sorcière, est méritante ! En effet,
il est possible que cette sorcière

cherche (lorsqu’elle sera jugée et
condamnée à mort par le Beit
Din) à s’enfuir, en faisant appel à
ses pouvoirs de sorcellerie. Il
faut donc vite lui ôter la vie (lo
té’hayé) et ne pas attendre
qu’elle soit mise à mort (mote
youmate) par le Beit Din. Source:
´Hizkouni

4) A. Cela nous apprend, que
quiconque voyant une veuve et
un orphelin persécutés par
autrui et ne prend pas leur
défense, sera considéré comme
ayant lui aussi persécuté
(concrètement) cette veuve et
cet orphelin (et sera alors
passible de la mort “bidei
chamaïm”). Source : Even Ezra
B. Ce Din s’applique aussi au
Dayanim. Source : Rabeinou
Yona (Chaârei Téchouva, Chaâr
Guimel, ote 24)

5) La nature (et l’habitude) des
chiens est de faire traîner et de
broyer les os qu’ils trouvent
dehors ; or, les chiens d’Égypte
se sont abstenus d’agir ainsi,
lorsqu’ils virent les os du Korban
Pessa’h jetés dans les rues par
les Béné Israël ; cela afin que le
nom de D… soit sanctifié (les
égyptiens voyant en effet avec
stupeur et effroi la honte infligée
à leur divinité, le “Mazal Talé”, la
constellation du bélier incarné
ici-bas par le mouton). Source :
Sifté Cohen

6) À chaque pas effectué par les
Béné Israël montant à Jérusalem
durant les trois fêtes de
pèlerinage, un Malakh fut créé
(les protégeant ainsi de tous
dangers pouvant se trouver sur
le chemin les menant vers
Jérusalem). Source: ´Hida, Sefer
“Péta’h Enayim” au nom d’un
Gadol rapportant un Midrach

7) Il s’agit de l’ange Mikhael !
Source : Yonatan Ben Ouziel

Léïlouy Nichmat Nedjma bat Sultana Partouche lebet Achour

Réponses aux questions

Enigmes

1) Combien de fois, dans la prière de Cha’harit, dit-on:
ועדלעולםימלוך'ד ?

8 fois au total.   2 fois dans Hachem Mélekh.  1 fois 
dans Yéhi Khevod.  2 fois dans Az Yachir Moché.  1 fois 
dans Ga’al Israël.  1 fois dans OuVa LéTsion.
1 fois dans Alénou LéChabéah.

2) N,X,S,E,Q... Ces lettres forment une suite logique : 
saurez-vous en comprendre le sens et trouver la lettre 
qui vient la compléter ?
Il s'agit d'une suite des dernières lettres du nom des
chiffres (listés par ordre croissant). La lettre qui
complète est donc le X. Autrement dit: uN, deuX, troiS,
quatrE, cinQ, siX.

3) Quels sont les 2 cousins de la paracha qui portent
presque le même prénom, à une seule lettre près ?

משהבןאליעזר / אהרוןבןאלעזר

Rébus :   Baille / Homme / Azay / 
Bas / Houx / Mie d’ / Bar / Sine / Ail

Réponses
N°470 Yitro

Echecs :

H1 A8 / F5 G5
B8 B7 / D4 D5
B3 D3

▪ La Torah parle des lois de l'esclave juif et de la

servante juive.

▪ La Torah décrit successivement plusieurs cas

concrets de différends d'argent, tels que l'auteur

d’un dommage, le voleur, le prêteur, les

dommages causés par l'animal ou par des

ustensiles.

▪ La gravité de la Avoda Zara, l'oppression du

converti, des orphelins et la veuve.

▪ L'importance d'être droit dans son jugement et

dans ses témoignages, d'avoir pitié de son ennemi.

▪ Accomplir la Mitsva de Chémita et du Chabbat,

garder les fêtes.

▪ Hachem nous promet beaucoup de berakhot si

on Le sert convenablement.

▪ La Torah raconte le retour de Moché parmi les 
béné Israël après être monté au ciel pendant 40 
jours.

Résumé de la Paracha

Abonnement
postal

(69€/an)

Dédicace d’un
prochain feuillet

(150€)



Interdit à la consommation 

L’esclave sera vengé, s’il est tué

Si ce n’était pas ‘’prémédité’’…
et qu’il l’a tué béchogueg 

Vous ne verrez pas ma face
les mains ‘’vides’’ 

Monnaie actuelle

Echecs

Les noirs
font mat

en 2 coups

Rébus

Trouveriez-vous les mots de la paracha avec ces définitions ? 

ז _____

י _____

כ _____

צ _____

ת_____

Si le soleil ‘’a brillé’’ sur lui

Il l’a réservée à son fils 

Une brûlure pour une brûlure

J’agresserai tes ‘’agresseurs’’

Tu vas laisser reposer la terre

ד ____

____י

____ס

ף ____

ר ____

Ça aveugle !

Je ‘’placerai’’ ton territoire. 

Leur avoda zara tu écraseras. 

L’autre côté du cou. 

Ne te rebelle pas contre lui
(plutôt malpoli en français)

Une lettre  – Un mot

Massekhet Nedarim

Le sujet des nédarim ayant déjà été
abordé dans la massékhet Kétouvot
[chap. 7], la Michna a naturellement
juxtaposé à celle-ci la massékhet
Nédarim.
Le mot néder signifie «vœu
personnel», c’est-à-dire
l’engagement volontaire de
s’abstenir d’un acte précis ou de ne
pas tirer profit des biens ou des
compétences d’autrui. En réalité, un
tel vœu équivaut à une forme de
consécration : l’objet ou la personne
concernés sont alors considérés
comme hekdech, puisque celui qui a
formulé le vœu s’en éloigne comme
s’ils étaient consacrés.
Tout peut faire l’objet d’un vœu.
Celui qui ne respecte pas ses
engagements transgresse un lo
ta’assé : « lo ya’hel devaro »
(Bamidbar 30,3), littéralement « il
ne profanera pas sa parole ». La
Torah confère ainsi une véritable
sacralité à la parole d’un homme ou
d’une femme, dès lors qu’ils en sont
conscients (onat nedarim).
Par un vœu, une personne peut
interdire à autrui l’usage de ses
biens ou renoncer à profiter de ce
qui ne lui appartient pas [chap. 3, 4,
6–7].
Dans le détail, cette interdiction
peut prendre la forme d’un vœu
(néder), d’un serment (chévoua), ou
encore d’une expression
équivalente (kinouy) [chap. 1–2].
Le père peut annuler les vœux de sa
fille encore sous sa tutelle (kétana
ou na’ara), ainsi que ceux de son
épouse, dans certains cas précis
(hafarat nédarim). Dans ce cas, le
vœu est annulé à partir du moment
où le père ou le mari intervient

[chap. 10–11].
Une personne qui regrette d’avoir
formulé un vœu peut demander à
un ‘hakham — ou à un beth din —
de l’annuler, en démontrant qu’elle
a agi de manière irréfléchie (hatarat
nédarim). Dans ce cas, le vœu est
annulé rétroactivement et sans
réserve [chap. 3 et 9].
Le Rambam explique que les lois des
nédarim figurent dans le Seder
NACHIM car les parachiot
correspondantes traitent
principalement des vœux des
femmes et des filles. Il ajoute que
c’est également par la finalisation
du mariage (voir Kétouvot) que
l’autorité d’annulation des vœux
passe du père au mari.
Les Hakhamim ont vivement
critiqué les personnes qui
multiplient les vœux. C’est de là que
vient l’usage de préciser « béli
neder » — « sans engagement » —
avant de prendre une résolution. Ils
ont également encouragé à
demander l’annulation des
engagements pris lorsque ceux-ci
dépassent manifestement
l’intention ou la capacité de celui
qui les a formulés ; dans un tel cas,
le vœu n’est pas considéré comme
contraignant.

La massékhet Nédarim, troisième du
Seder NACHIM, comprend 90
michnayot pour… 90 dapim dans le
Talmud Bavli. Elle compte
également 40 dapim dans le
Yéroushalmi, ainsi que 7 chapitres
de Tossefta, totalisant 59 halakhot.

N.B. Le terme néder appliqué aux
korbanot n’est pas traité dans cette
massékhet, mais dans le Seder
KODACHIM (à venir…).

La Michna
Yéhezkel Elkoubi

_ _ _ ט

_ _ נ

_ _ צ

ר _ _ _

ש _ _ _ _

Jeu de mot Aire de jeux

Précédemment dans Chmouel :
Après avoir épargné Chaoul à Ein
Gedi, David s'installe au désert de
Parane, suite à la mort du prophète
Chemouel. Il y sollicite l'aide de Naval,
un riche éleveur dont il a protégé les
troupeaux, mais ce dernier l'insulte et
refuse tout partage. Furieux, David
marche vers lui avec quatre cents
hommes. Pour éviter le massacre,
Avigayil, l'épouse de Naval, part
secrètement à la rencontre de David
avec des vivres. La confrontation entre
la colère du futur roi et la sagesse
d'Avigayil est imminente.

Dès qu’Avigayil aperçoit David, elle
descend précipitamment de son âne
et se prosterne face contre terre.
Avec une sagesse infinie, elle prend
sur elle la faute de son mari, qu'elle
qualifie d'homme vil, fidèle à son nom
de « Naval » (insensé). Elle supplie
David de ne pas se venger par lui-
même et de ne pas verser le sang
inutilement, lui rappelant que
Hachem lui bâtira une maison stable
et que sa vie est « liée dans le faisceau
de la vie » (la fameuse phrase connue:
« nafcho tséroura bitsror ha’haim »).
Elle lui demande de penser au jour où
il sera roi : il ne faudrait pas que sa
conscience soit hantée par une
effusion de sang gratuite.
Touché par ses paroles, David bénit
Hachem d'avoir envoyé Avigayil et la
remercie d'avoir épargné ses mains
du crime. Il accepte ses présents et la
renvoie en paix. En rentrant chez elle,
Avigayil trouve Naval en plein
banquet, ivre comme un roi. Elle
attend le matin pour tout lui raconter.
En apprenant à quel point il a frôlé la

mort, le cœur de Naval se brise, il
reste comme pétrifié, et meurt dix
jours plus tard sous le coup d'un
décret divin. David, apprenant la
nouvelle, rend grâce à Dieu et envoie
ses serviteurs demander la main
d'Avigayil, qui devient sa femme.
Mais le répit est de courte durée. Les
Zifim reviennent à la charge et
informent Chaoul que David se cache
sur la colline de Hakila. Le roi qui
s’était promis de ne plus poursuivre
David, reprend la poursuite avec trois
mille hommes d'élite. David,
observant le camp ennemi, décide de
s'y introduire de nuit avec Avishaï. Ils
parviennent jusqu'au centre du
campement où Chaoul dort, sa lance
plantée en terre à son chevet.
Avishaï voit là une occasion unique :
«Dieu a livré ton ennemi entre tes
mains ! Laisse-moi le frapper une
seule fois ! ». Mais David l'en
empêche fermement : il est interdit
de porter la main sur le « machia’h de
Hachem ». Il se contente de prendre
la lance et la gourde d'eau du roi. Une
fois sur la montagne d'en face, il
interpelle Avner, le général de Chaoul,
le blâmant d'avoir si mal protégé son
maître. A sa décharge, le passouk
témoigne que Hachem les avait tous
profondément endormis. Chaoul
reconnaît alors la voix de David. Dans
un échange poignant, David
l'interroge sur les raisons de cet
acharnement. Une fois de plus,
Chaoul est frappé par la noblesse de
David ; il reconnaît ses torts, confesse
sa folie et bénit son « fils David ». Il lui
affirme une nouvelle fois, qu’il ne le
poursuivra plus, avant que chacun ne
reprenne sa route…

1) Quelle Brakha un enfant ne
peut reciter même si c'est
Michoum ‘Hinoukh ?

2) Complète la suite :
2, 5, 10, 17, 26, ?

3) « Je suis une règle de la
Paracha qui défie l'arithmétique :
chez moi, de 1, sortent 2, 4 ou 5.
Qui suis-je ? »

Enigmes

Dalet : Ça aveugle 
!Youd : Je ‘’placerai’’ ton territoire.
Samekh : Leur avoda zara tu écraseras.
Pé : L’autre côté du cou. 
Rèch : Ne te rebelle pas contre lui (plutôt malpoli en français)

Vécu de l’intérieur  :  Chemouel
Moché Uzan

Il est tailleur
mais on ne sait pas où.

Shalsheletnews.com



Un mensonge vérifié

Israël est un homme heureux, il vient
d’avoir un bébé. C’est pourquoi le Chabbat
suivant, il organise un Kidouch chez lui et
invite donc tous les gens de sa
communauté. Voilà qu’au milieu de la
Séouda, un ami à lui, Mickaël, le voit en
train d’ouvrir une bouteille et n’a pas l’air
d’apprécier cela. Mickaël vient quelques
minutes après le rejoindre en cuisine et lui
reproche d’ouvrir des bouteilles pendant
Shabbat ; il ne comprend pas comment un
juif aussi érudit peut agir de la sorte alors
que ceci est complètement interdit d’après
lui. Israël, quant à lui, répond gentiment et
calmement à son ami qu’effectivement il
comprend bien, mais que c’est pourquoi il
avait détaché la bague avant Chabbat.
Mickaël s’excuse de l’avoir mal jugé et
retourne un peu honteux dans la salle à
manger. Mais c’est au tour de sa femme de
le gronder : comment peut-il mentir si
tranquillement, alors que ceci est tout
aussi interdit par la Torah ? Mais une fois
de plus, notre cher Israël répond
calmement à son épouse qu’il connaît bien
la Halakha ainsi que son ami Mickaël. Au
sujet des bouchons, il existe beaucoup de
paramètres et tout autant d’avis sur la
question, et même si certains interdisent
certaines ouvertures, d’autres peuvent les
autoriser (c’est pourquoi nous ne
rentrerons volontairement pas dans le
sujet), or dans notre cas, il pense que c’est
autorisé. Sa femme lui demande alors
pourquoi il n’a alors pas répondu comme
cela à son ami. Israël lui répond que son
ami a pour maîtres ceux qui interdisent et
n’est pas prêt à accepter les autres avis
avec leurs explications halakhiques, c’est
pourquoi la seule solution pour garder le
Chalom était de contourner la
problématique et de mentir. Sa femme se
demande tout de même s’il a bien agi.

Qu’en dites-vous ?
La Guemara (20a) nous raconte l’histoire
de Hillel qui alla un jour de Yom Tov offrir
une Olat Reiya (Korban qu’on offre
lorsqu’on monte au Beth Hamikdach
pendant la fête). Les élèves de Chamaï,
dont le maître pense qu’il est interdit
d’offrir un tel Korban, le questionnèrent
sur l’identité de son Korban. Hillel leur
mentit et leur dit qu’il s’agissait là d’un
Korban Chelamim (dont tout le monde
autorise l’offrande pendant Yom Tov).
Rachi explique que Hillel changea la vérité
par modestie et pour ne pas risquer la
querelle. Le Mehiri va plus loin et dit qu’un
homme recherchera toujours la paix même
au prix de la vérité et ainsi Hillel, qui vit
que ces élèves venaient pour lui chercher
des problèmes, évita cela. D’après cela, il
semble clair qu’il était permis à Israël de
mentir. Rav Zilberstein (pour une fois) est
complètement d’accord avec cela et
explique pourquoi c’est encore plus
évident que dans l’histoire de Hillel. Dans
le cas de Hillel, il y avait une grande
incidence car tout le monde voulait savoir
comment agir et quand bien même il
préféra mentir pour le Chalom. Dans notre
histoire, Israël s’est comporté comme ses
Rabanim lui ont enseigné et Mickaël a fait
aussi la mitsva de reprocher à son ami
d’après ce que ses Rabanim lui ont
enseigné. Le fait de rajouter une couche ne
changerait rien dans notre histoire et Israël
a donc bien fait de mentir à son ami et
d’éviter ainsi d’envenimer la situation.
En conclusion, il est permis à Israël de
changer la vérité pour préserver le Chalom,
d’autant plus qu’il ne gagnera rien à
envenimer la situation ; il n’en sortira pas
un enseignement pour qui que ce soit car
chacun restera sur la position de ce que
son Rav lui a enseigné.

(Tiré du livre Oupiryo Matok, Béréchit, p. 481)

La question de Rav Zilberstein
Haim Bellity

Lé
ïlo

u
y N

ich
m

at R
o

ge
r R

ap
h

aë
l b

e
n

 Y
o

sse
f Sam

am
a

La force d’une parabole
Jérémy Uzan

« …tu ne feras pas cuire un guédi (chevreau) dans le
lait de sa mère » (23/19)
Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah, une pour
interdire la consommation, le profit et la cuisson.
Dans la paracha Réé : « …tu ne feras pas cuire un guédi dans le lait de sa
mère» (14/21)
Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah pour
exclure une haya (bête sauvage), ofot (volaille) et tamé (animaux non
cachères).
Dans la paracha Ki Tissa : « …tu ne feras pas cuire un guédi dans le lait de
sa mère » (34/26)
Rachi écrit : Cette interdiction est écrite trois fois dans la Torah, une pour
interdire la consommation, le profit et la cuisson. « Dans le lait de sa
mère»: cela exclut la volaille car sa mère n’a pas de lait.
Dans la Guémara, Rabbi Akiva et Rabbi Yishmael expliquent cette triple
répétition ainsi :
Rabbi Yishmael : pour nous apprendre 3 interdictions : la consommation, le
profit et la cuisson (Houlin 115).
Rabbi Akiva : pour nous apprendre que 3 catégories d’animaux ne sont pas
concernées par cette interdiction : haya, volaille, tamé (Houlin 113).
Il y a également une makhloket : quels animaux sont exclus de cette
interdiction ?
Rabbi Akiva : haya, volaille, tamé, on l’apprend de la triple répétition.
Rabbi Yossi HaGalili : la volaille car sa mère ne contient pas de lait (Houlin
113).
Les commentateurs (Mizrahi...) demandent : Dans la paracha Michpatim et
Ki Tissa, Rachi explique comme Rabbi Yishmael, alors que dans la paracha
Réé, Rachi explique comme Rabbi Akiva !? Cela paraît contradictoire !?
Le Ramban répond : Il n’y a pas de contradiction entre la dracha de Rabbi
Akiva et celle de Rabbi Yishmael. En effet, Rabbi Akiva tire sa dracha du fait
qu’il soit écrit « guédi » 3 fois, cela vient donc exclure 3 types d’animaux :
tamé, volaille, haya, alors que Rabbi Yishmael tire sa dracha du fait qu’il soit
écrit « ne pas cuire » 3 fois, cela vient donc exclure 3 types d’utilisation : la
cuisson, la consommation et le profit.
Mais il nous reste la question : Dans la paracha Réé, Rachi exclut la volaille
de « guédi » comme Rabbi Akiva, alors que dans la paracha Ki Tissa, il
l’exclut du fait que sa mère ne contient pas de lait comme Rabbi Yossi
HaGalili !?
On pourrait proposer la réponse suivante : Tout d’abord, on pourrait
commencer en ramenant la Guémara Houlin 116 qui dit que la différence
entre Rabbi Akiva et Rabbi Yossi HaGalili est :
Selon Rabbi Akiva : le poulet reste interdit Dérabanan.
Selon Rabbi Yossi HaGalili : le poulet est permis même Dérabanan.
À présent, analysons bien ce qu’écrit Rachi dans la paracha Ki Tissa : «"Dans
le lait de sa mère", cela exclut la volaille car sa mère n’a pas de lait, et son
interdit n’est pas de la Torah mais est Dérabanan. »
Par conséquent, il n’y a plus de contradiction car même dans la paracha Ki
Tissa, ce n’est pas l’avis de Rabbi Yossi HaGalili qui autorise même
Dérabanan, mais plutôt l’avis de Rabbi Akiva qui interdit Dérabanan.
Mais la question qui se pose à présent est :
D’où Rachi a-t-il su que Rabbi Akiva expliquerait « le lait de sa mère » pour
exclure la volaille et surtout pourquoi la Torah exclurait-elle deux fois la
volaille car, selon Rabbi Akiva, elle a déjà été exclue de « guédi » ?
On pourrait proposer la réponse suivante :
Tout d’abord, remarquons que Rachi a expliqué que du fait que parfois la
Torah écrit « guédi izim », c’est donc que lorsqu’elle écrit seulement
«guédi», cela inclut tout animal comprenant les tamé et les hayot (haya
biklal béhèma). Ainsi, c’est la répétition du mot « guédi » qui va exclure
tamé et haya, alors que concernant la volaille, c’est le pchat même de
guédi qui l’exclut car la volaille n’appartient pas au monde animal.
Mais les commentateurs demandent :
Pourquoi Rabbi Akiva a-t-il besoin de préciser qu’il exclut la volaille
puisqu’elle n’appartient pas au monde animal ? D’où l’aurait-on incluse
pour avoir besoin de l’exclure ?
Cela nous force à dire qu’on l’aurait incluse comme Rabbi Yossi l’inclut, à
savoir que tout ce qui est concerné par l’interdiction de névéla (mort sans
chéhita) est concerné par l’interdit de bassar béhalav. Donc la volaille étant
concernée par névéla, elle est également concernée par bassar béhalav.
Maintenant que la volaille est incluse, comment l'exclut-on ?
De « guédi », ce n'est pas évident car malgré qu'il soit écrit trois fois, il en
faut bien une pour lui-même, donc il n’y en a que deux en plus qui sont
déjà occupés à exclure la bête sauvage et les animaux non cachères.
D'où la nécessité même pour Rabbi Akiva de l’exclure du « lait de sa mère»,
et à présent qu’il est exclu, le pchat de guédi n'est pas la volaille.
En résumé, Rachi a expliqué les psoukim selon Rabbi Akiva et Rabbi
Yishmael, qui ne sont pas du tout contradictoires. Seulement Rabbi Akiva
explique la triple répétition du mot « Guédi » alors que Rabbi Yishmael
explique la triple répétition de « ne pas cuire ». Et même pour Rabbi Akiva,
« névéla » inclut la volaille qui est ensuite exclue par « le lait de sa mère »
qui dévoile que le pchat de « guédi » n'est pas la volaille.

Comprendre Rachi
Mordekhai Zerbib

Hachem promet la terre d’Israël au peuple
juif et non aux autres peuples. Ne serait-ce
pas du favoritisme ?

Le Maguid de Douvna nous l’explique ce
choix par une parabole.
A la naissance de son 1er petit-fils, un
homme décide d’offrir la seouda en
l’honneur de sa Brit Mila. Son fils le
remercie pour cette offre mais lui demande
de respecter une condition pour ce repas.
_‘’Je souhaiterai faire honneur aux pauvres
et les placer en tête de table. Les gens
riches devront eux profiter de la seouda
depuis le bout de la table.’’
Le père comprend les bonnes intentions de
son fils, mais lui explique qu’il n’est pas
judicieux d’agir ainsi. _‘’ Sache que même si
l’homme recherche en général le kavod, la
faim est le plus intense de tous ses besoins.
Un homme affamé ne prêtera donc aucune
attention aux marques de respect, tant qu’il
n’aura pas apaisé sa faim. En suivant ton
projet, personne ne sortira gagnant. Les
pauvres préoccupés à rassasier leur appétit,
ne prêteront aucune attention aux
honneurs que tu leur réserves. Et les riches
se sentiront très frustrés d’être relégués en

2ème file. En plaçant les invités comme je le
souhaite, nous apportons à chacun ce dont
il a besoin. Les riches seront satisfaits de
cette position honorable, et les pauvres
seront contents de trouver des mets
raffinés pour apaiser leur faim.’’

Ainsi, les nations du monde, n’étant
préoccupées que par des aspirations
matérielles, seront contentées par
n’importe quel pays offrant une terre riche
et fertile. Le peuple d’Israël quant à lui, a
d’autres ambitions : il aspire
essentiellement à se sanctifier, à s’élever et
à servir Hachem avec plus d’intégrité. Seule
la terre d’Israël se prête à cela. C’est la
raison pour laquelle Hachem l’a réservée
aux Béné Israël. Malheureusement, lorsque
le peuple faute et oublie son objectif
premier, il est susceptible de perdre son
droit naturel à cette belle terre et à sa
spiritualité. L’histoire pousse sans cesse
l’homme à se réveiller et à se rappeler que
si de tous temps il espère revenir et vivre
en paix sur sa terre, ce n’est pas pour la
beauté de ses paysages mais bien pour la
sagesse qu’elle offre à ses occupants.
(Kol yechorer 9)


	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4

