Pahad David

YITRO - 20 CHVAT 5786, 7 FEVRIER 2026

&% MASKIL LEDAVID

UNE CONVERSION AUTHENTIQUE

« Il dit a Moché : “Moi, ton beau-pére Yitro, je viens da toi avec ta
femme et ses deux fils avec elle.” » (Chémot 18, 6)

Le Midrach explique que, lorsque Yitro entendit les miracles qui
eurent lieu a la mer des Joncs et lors de la guerre d’Amalec, il fut
prét a abandonner tout 'honneur et la richesse dont il jouissait
en tant que prétre de Midian pour se joindre au peuple juif et se
rapprocher de Hachem. Nos Sages précisent (cf. Mekhilta, Yitro
1) qu'au départ, Moché ne voulut pas accepter sa demande de
conversion, ignorant si ses motivations étaient réellement pures.
Yitro, conscient de ses réticences, lui dit : « Si tu ne veux pas
m'intégrer au peuple juif par mon propre mérite, tout au moins,
accepte-moi par celui de ta femme, qui est ma fille. Et sinon,
accepte-moi par celui de tes fils, mes petits-enfants. » (Mekhilta,
ibid.) Cependant, Moché resta sur son refus, au point que Hachem
diit intervenir et dire : « Je suis (ani) ton beau-pere », le terme
ani se référant a D.ieu Lui-méme, qui donna l'ordre & Moché
d’accepter la conversion de Yitro, malgré ses appréhensions.

Louvrage Histakel Béorayta demande pourquoi Moché s'est
montré si réticent a la demande de conversion de son beau-pere
et est resté sur son refus, méme apres quil se fut rabaissé, en
demandant d’étre accepté, non pas par son propre mérite, mais
par celui de sa fille et de ses petits-fils.

Proposons l'explication suivante. Moché craignait d’accepter sa
conversion a cause des préjudices qu'avait causés celle du Erev
Rav qui s'était joint au peuple juif a la sortie d’Egypte : « Une
tourbe nombreuse (érev rav) les avait suivis. » (Chémot 12, 38)
Impressionnés par I'ampleur des miracles dont ils avaient été
témoins, de nombreux non-juifs désirérent s'unir au peuple élu,
qui bénéficiait d'un traitement de faveur si prodigieux. Toutefois,
ils se convertirent suite a une impulsion momentanée, mais
n'étaient pas préts a se vouer pleinement a la satisfaction de la
volonté divine.

Au sujet du verset « IIs camperent a Refidim » (Chémot 17, 1), nos
Maitres affirment (Bekhorot 5b) quil n'existait pas d'endroit de
ce nom dans le désert et que la Torah I'a surnommé ainsi afin de
nous enseigner que les enfants d'Israél s’y sont relachés (rafou
yedéhem) dans I'é¢tude de la Torah. Comment comprendre que
cette « génération de la connaissance », qui avait directement
assisté a tant de prodiges hors du commun, ait pu se relacher
de la sorte ? En fait, le peuple juif avait subi l'influence néfaste
du Erev Rav, qui lui avait porté une réelle atteinte, refroidissant
la crainte en D.ieu que tous ces miracles avaient suscitée en son
sein.

Cette influence néfaste du Erev Rav, qui avait d’abord conduit
a un relachement en Torah et, en conséquence, a la guerre
d’Amalec, mena finalement le peuple juif a la construction du veau

d’or. Cest la raison pour laquelle Moché, conscient du résultat
hautement dévastateur pour le peuple juif du rapprochement
de nations étrangeres, a craint d’accepter la conversion de
son beau-peére, anciennement prétre de Midian, idolatre et
conseiller du roi Paro. Il ignorait si sa motivation ne provenait
que d'un enthousiasme éphémere, dii aux miracles de la mer
des Joncs et de la guerre d'Amalec, élan qui risquait bien vite
de disparaitre, ou §'il s'agissait réellement d'un éveil durable, qui
s'affermirait encore par la suite. Dans le doute, il était méme prét
a renoncer a la proximité de sa femme et de ses enfants pour
éviter l'influence hypothétiquement nuisible de son beau-pere
sur les enfants d’Israél.

Aussi, Moché n'accepta sa demande de conversion que suite a
lintervention de D.ieu, qui le rassura quant a la pureté de ses
motivations. Loin d'influencer négativement le peuple juif,
il lui apporterait une influence bénéfique inestimable. Et,
effectivement, il ne décut pas tous les espoirs mis en lui, puisque,
grace a son conseil judicieux de nommer des chefs sur mille et
sur cent personnes, il parvint a améliorer la situation régnant au
sein du peuple juif, Moché n'étant plus en mesure, a lui seul, de
donner suite a toutes les sollicitations du peuple.

Lorsque Moché réalisa que Hachem se portait garant de la pureté
d'intentions de Yitro, il s'empressa de sortir a sa rencontre et
de Taccueillir chaleureusement : « Moché sortit au-devant de
son beau-pere ; il s'inclina, il 'embrassa et ils s'informerent
mutuellement de leur bien-étre. » (Chémot 18, 7)

Yitro précisa les noms de ses petits-fils pour attester qu'il sétait
soucié de préserver la pureté de leur éducation. Si lui, prétre de
Midian, avait voulu les inciter a servir l'idolatrie, ils n'auraient
pas été en mesure de lui résister et auraient sans doute délaissé
notamment leurs noms juifs. En soulignant leurs noms, Yitro
insinuait a Moché que, de méme qu'en tant que non-juif, il Wavait
jamais essayé d’exercer une influence néfaste sur eux, a fortiori
il n'avait aucune intention de porter atteinte a la spiritualité du
peuple juif lorsqu'il se joindrait a lui.

Par conséquent, ces propos de Yitro témoignaient de facon
tres claire sa sincérité et c'est pourquoi Hachem considéra qu'il
fallait I'aider, en indiquant a Moché de I'accepter en raison de ses
bonnes intentions.

)



HISTOIRE DU BAAL CHEM TOV 3* :

Connditre sa valeur :
la sainteté comme garde-fou

SN D927 TN BATR ) 20 oY o7 1D opwy
€=, ) oNT %3 BN 131D

« Vous serez pour Moi un royaume de prétres et
une nation sainte. Voila les paroles que tu diras
aux enfants d’Israél. » (Exode 19, 5-6)

On raconte au sujet de Rabbi Israél Baal Chem Tov, qu'un
jour il rencontra un duc non-juif, totalement immergé
dans les plaisirs et les désirs de ce monde.

Le tsadik tenta de le convaincre de se modérer, de frei-
ner ses passions et de ne pas se laisser dominer par les
plaisirs matériels.

A ces paroles, le duc lui répondit avec ironie « Et toi, es-
tu capable de maitriser tes propres désirs ? »

Le Baal Chem Tov sourit et répondit simplement « Je suis
déja vieux et je ne suis plus attiré par les plaisirs de ce
monde. »

A ce moment-1a se trouvait présent son petit-fils, Rabbi
Baroukh de Mezhibov. Plus tard, il demanda a son grand-
pére :« Pourquoi ne lui as-tu pas répondu que tu ne pour-
suis pas les plaisirs de ce monde parce que tu es juif ? »

Le Baal Chem Tov lui répondit « Si je lui avais dit cela,
jaurais di lui expliquer ce qu'est réellement un Juif, sa
valeur et sa grandeur... et cela maurait été tres difficile. »

Des années plus tard, lorsque Rabbi Baroukh eut grandj, il
déclara « Mon grand-pére a répondu au non-juif ce qu'’il
a répondu. Mais moi, j'ai constaté qu'il est parfois encore
plus difficile d'expliquer a un Juif lui-méme quelle est sa
véritable valeur et sa grandeur... »

C'est précisément pour cette raison que Hachem dit a
Moché Rabbénou « Vous serez pour Moi un royaume de
prétres et une nation sainte... parle ainsi aux enfants d’Is-
raél. »

Autrement  dit
rappelle sans cesse
aux enfants d’Israél
leur élévation, leur
dignité et leur mis-
sion.

Car lorsqu'un
homme connait sa
valeur, il se pro-
teége naturellement,
il agit avec rete-
nue et se conduit
avec la sainteté qui
convient a son rang.

HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

LA GUERISON EN REVE

Le 5 Eloul 5767, jour de la Hilloula mon pére, que son mérite
nous protege, je recus une lettre extraordinaire de M. Nissim
Baron, qui vit a Netanya. En voici le contenu :

« A l'attention de Rabbi David Pinto chelita. Je vous écris sur
le conseil généreux de Rav Eliahou Sitbon. Jai récemment
vécu une expérience extraordinaire, dont le souvenir
m'accompagnera tout au long de mon existence, et je voudrais
la partager avec vous.

Un vendredi, peu avant Chabbat, je m'affairais a mettre la table
quand la coupe de vin tomba et se brisa. Je compris qu'il fallait
chercher rapidement une autre coupe pour pouvoir l'utiliser
Chabbat. Je me souvins alors que Rav Eliahou Sitbon m’avait
remis, dans le passé, une coupe ornée d'une représentation
de vos saints ancétres. Je la sortis aussitot et I'utilisai le méme
soir pour faire le kiddouch. Pendant la nuit de Chabbat, je révai
que jétais en train de décharger des marchandises a Ashdod,
devant I'immeuble de la Yéchiva. Vous-méme vous teniez pres
de I'entrée de la Yéchiva et m'avez dit : “Quand tu auras terminé
de décharger ta cargaison, va chez le médecin, car tu n'as pas
l'air en bonne santé !”

Le Chabbat matin, j'étais tres perturbé au souvenir de mon réve,
jusqu'au moment ou je me souvins de la nouvelle coupe que
javais utilisée la veille au soir, peut-étre était-ce son utilisation
qui avait entrainé ces réves ? Cette idée m'apaisa quelque peu,
mais je pris tout de méme la décision quapres Chabbat, jirai
chez le médecin pour vérifier mon état de santé. C'est ce que
je fis et, apres différents examens, on découvrit que jétais
atteint de la maladie. Je m'adressai ensuite a un spécialiste, qui
m'expliqua quil faudrait m'opérer pour me retirer une tumeur.
D'apres lui, jétais venu a temps, quand celle-ci était encore
petite et qu'il était possible de la retirer facilement.

Cette intervention est a présent derriere moi et je suis en
convalescence. Je voulais vous remercier pour votre bon
conseil, intervenu a temps, et pour vos prieres. »

Cette lettre m'a bouleversé et je nai aucun doute que cest le
mérite de mes saints ancétres, qui se sont dévoués pour toujours
accomplir la volonté divine, qui m'a permis d’apparaitre en réve
acethomme, un réve salvateur. Ceci est parfaitement conforme
al'enseignement de la Guémara (Yoma 87a) : « Heureux sont les
Tsadikim : non seulement ils ont des mérites personnels, mais
ils en conférent a leurs enfants et descendants jusqu’a la fin des
temps ! »



S - LA MISHNA DE LA SEMAINE

KEREM DAVID, PIRKE AYOT (2;1)

N B3 ,0785 0D MY M 9T IO TN 037
MR TN DTN 1 P DINEM PEAY? NINED
N SR DY sty (s P RN PNY TN A
STODT THD T2 3 IS TaeD MR TOBT AW
e YT aay o N3 TON PN) 2937 -:w";w: 5o
Do3 TRy b2 PES BN TN Y T moyih

a0

« Rabbi disait : « Quel
est le droit chemin
que Uhomme choi-
sira ? Tout celui qui
le rehausse et lui as-
sure la considération
de ses pairs. Prends
garde a observer un
commandement facile autant qu'un commandement diffi-
cile, car tu ne connais pas la récompense de chaque mitsva.
Compare la perte que pourra t'occasionner une bonne ac-
tion avec le salaire qu'elle t'apportera, et les avantages que
tu peux retirer d'une mauvaise action avec le tort qu'elle te
fera subir. Considére ces trois choses et tu n'en viendras pas
da fauter ; sache ce qu'il y a au-dessus de toi — un ceil qui voit,
une oreille qui entend - et que tous tes actes sont écrits dans
le livre. » »

QUEL EST LE DROIT CHEMIN
QUE 'HOMME CHOISIRA?

LeBarténouraexpliquelemot Chéyivor parchéyivror : « doitchoisir».
Or, il convient de comprendre : pourquoi le Tana a-t-il choisi le
terme Chéyivor plutot que chéyivror ? De plus, pourquoi n'utilise-
t-il pas un langage plus accessible ? Ce traité est pourtant destiné
également a des gens moins érudits. Il semblerait que Rabénou
hakadoch ait voulu mettre ici Thomme en garde : s'il n'avance pas
d’un pas ferme dans le droit chemin mais chancelle, allant une fois
par ci et une fois par 1a, il finira par devenir oisif. Et l'oisiveté menant
a tous les vices, il en viendra finalement a fauter (Ketoubot 59b).

Clest pourquoi le Tana utilise une formule contenant ces deux idées :
choix et oisiveté. En effet, le mot yavor vient de sdé boura : « un
champ stérile ». Ce langage apparait dans la michna (Baba Metsia
104a) : « Si on laisse (le champ) vide et ne le travaille pas », Rachi
commentant ces mots par : €essend boura (« il retombe en friche »).
Cela signifie que si la personne ne choisit pas le droit chemin, elle
devient finalement oisive. S'agissant ici d'un langage rhétorique - le
méme mot possédant deux significations -, il se peut que Rabénou
hakadoch ait compté sur 'esprit judicieux de ses disciples pour en
percer le sens.

LES LOIS DU LACHONE HARA

PARLER DES ENFANTS...
AVEC UN GRAND CCEUR!

Les enfants, ce sont des trésors. Et
avec un trésor, on parle toujours avec
douceur et précaution.

Dire du mal d'un enfant, méme “pour
rire” ou “sans mauvaise intention”, peut
étre considéré comme de la médisance
si cela sonne comme un reproche pour
celui qui parle ou pour celui qui écoute.

ECRIRE, C'EST ENCORE PLUS FORT
QUE PARLER

Ecrire quelque chose de négatif sur un enfant peut le
suivre longtemps... parfois bien plus quon ne l'imagine.
Cest pourquoi il est interdit de dire ou décrire des
paroles qui pourraient lui porter préjudice.

LE CAS DES ENSEIGNANTS

Avant d'écrire une remarque sur un bulletin, un
enseignant doit se poser une question essentielle :
“Est-ce que cette phrase aide I'enfant a grandir ou
risque-t-elle de le freiner ?”

Et lorsquun professeur parle dun éleve a un
collégue qui l'aura 'année suivante, il faut redoubler
de prudence : une parole peut influencer un
regard... et un regard peut influencer un avenir
Avant de parler d'un enfant, demandons-nous : Est-
ce vrai ? Est-ce utile ? Est-ce bienveillant ?

Si ce n'est pas le cas... mieux vaut garder le silence.
Parce quun mot peut blesser, mais un mot juste
peut faire grandir.

i

/ POU ECEVOlR :
LES COURS

DE 5 MIN DU TSADIK \

SECRETARIAT DU RAV

(2058792 9003
KOLHAIM@HPINTO.0RG.IL

Scannez ici




o PERLES SUR LA PARACHA

OR HAHAIM HAKADOCH

Vivre Chabbat comme si tout était déjé accompli

TEPN T2 N i o), 0aNT 52 oy Tayn o) nuy
(=0 ,> MnY)

«Six jours tu travailleras et tu feras toute ton ceuvre, et le septiéme
jour est un Chabbat consacré a UEternel ton D. » (Exode 20;3-10)

Le Or HaHaim, s'interroge sur le sens profond de ce verset : Que
signifie l'ordre de la Torah : « Six jours tu travailleras et tu feras
toute ton ceuvre » ? Est-il réellement possible, ou méme exigé,
qu'un homme accomplisse toute sa tache en seulement six jours ?
De toute évidence, nul ne peut achever 'ensemble de ses affaires et
de son travail en si peu de temps.

Le Or HaHaim explique que la Torah ne parle pas ici d'une réalité
matérielle, mais d'un état intérieur. Elle vient nous enseigner comment
sanctifier le Chabbat de la maniere la plus élevée. Le véritable sens du
verset est le suivant : Pendant les six jours de la semaine, 'homme
s'investit dans son travail et ses affaires. Mais lorsquarrive le Chabbat,
il doit ressentir comme si tout était déja accompli, comme si toutes
ses préoccupations étaient réglées de la meilleure facon possible.
Ainsi, le jour du Chabbat, il ne doit plus s'occuper, ni méme penser, a
son travail, a ses projets ou a ses soucis matériels.

Clest la une exigence spirituelle tres élevée, car la nature de 'Thomme
est d'étre constamment préoccupé par sa subsistance et ses
responsabilités. Ces préoccupations occupent une grande partie de
son esprit tout au long de la semaine. Pourtant, la Torah nous demande
un effort particulier, vivre Chabbat dans un climat de sérénité totale,
sans inquiétude, sans calculs, sans angoisse pour l'avenir.

On raconte a ce sujet une histoire marquante concernant le tsadik
Rabbi Yaakov Yossef Herman. Lorsqu'il quitta les Etats-Unis pour
s'installer en Terre d’Israél, le pays était encore sous domination
britannique. Le bateau sur lequel il voyageait accosta au port de
Haifa peu avant I'entrée de Chabbat.

Voyant que le temps pressait, le tsadik prit une décision
extraordinaire, il laissa sur le quai tout son bien, seize grandes
caisses contenant l'ensemble de ses possessions, et se rendit
immédiatement chez des proches afin d'y passer le Chabbat.

Durant tout le Chabbat, il rassura sa famille et insista pour qu'ils
ne s'inquietent ni de 'argent ni des biens laissés derriere eux. Il les
encouragea a ne pas laisser la moindre préoccupation matérielle
troubler la sainteté du jour. A la sortie de Chabbat, ils découvrirent
avec stupéfaction qu'un soldat britannique avait gardé leur cargaison
tout au long du Chabbat, sans que personne ne le lui ait demandé,
une protection manifestement venue du Ciel. Lorsque 'homme
sanctifie véritablement le Chabbat, lorsqu’il le vit avec foi, calme
et confiance, Hachem se charge de ses affaires a sa place. Sachons
sanctifier le Chabbat comme il se doit, et nous mériterons, avec
l'aide de D., toutes les bénédictions.

BEN ICH HAI

La force de I'écoute - entendre pour grandir

meMH TN Ty R D3 NN, 1T PT0 ER m yioe
(8, )"0y ORI

« Yitro, prétre de Midiane, beau-pére de Moché,

| entendit tout ce que D.ieu avait fait pour Moché et

//‘ pour Israél, Son peuple... » (Exode 18, 1)

Le Ben Ich ‘Hai écrit dans son ouvrage Birkat ‘Haim
(Haftara de Ré€) que la réussite de 'homme dans I'étude
de la Torah et dans le service de D.ieu dépend en grande partie de
I'écoute de l'oreille. Cest pourquoi le mauvais penchant (le yetser
hara) meéne une lutte acharnée précisément dans ce domaine : il
cherche a empécher 'homme d’'entendre des paroles capables de le
renforcer dans le service de son Créateur.

Un homme rusé et trompeur arriva dans un village et proclama
qu’il était un grand spécialiste dans le soin des maladies des yeux.
Dans ce village vivait un homme qui souffrait beaucoup des yeux.
Des qu'il entendit parler de ce prétendu expert, il se leva tot et se
rendit chez lui afin d’étre soigné.

Le charlatan lui versa quelques gouttes dans les yeux. Mais loin
de le guérir, ces gouttes lui causerent un grave dommage et il
devint aveugle. « Malheur a moi ! Je ne vois plus rien ! » se lamenta
I'homme. Le trompeur le rassura aussitot : « Ne tinquiete pas,
cest normal. C’est ainsi que se déroule le processus de guérison :
au début on ne voit rien, mais ensuite la vue revient encore
meilleure quavant. »

Cependant, le charlatan craignait que les proches de 'homme ne
découvrent la supercherie et ne lui ouvrent les yeux sur la vérité.
Il décida alors de le retenir sous un autre prétexte, il lui proposa
de lui verser aussi quelques gouttes dans les oreilles, affirmant
que cela aiderait également a soigner ses yeux.

Lhomme accepta. Le trompeur lui versa deux gouttes dans
les oreilles... mais celles-ci le rendirent sourd. Ainsi, 'homme
repartit aveugle et sourd. Le Ben Ich ‘Hai conclut, telle est la
méthode du mauvais penchant. II commence par empécher
I'homme de voir la vérité. Mais il craint encore que 'homme
naille a la synagogue, qu’il n'écoute des paroles de Torah et de
renforcement spirituel, capables de réveiller son cceur. Alors il
agit aussi sur l'oreille, il l'obstrue, car I'essentiel de la réussite de
I'homme dépend de ce qu'il entend.

Cest précisément la que réside la grandeur de Yitro : il n'a pas
fermé ses oreilles. Il a écouté, il a entendu... et grace a cela, il
s'est renforcé et s'est rapproché de la vérité.

ABIR YAAKOV

Se préparer a la sainteté du Chabbat

(7,5 M) WHTPH DT oY NN Ny

« Souviens-toi du jour du Chabbat pour le sanctifier. » (Exode
20, 8)

Rabbi Yaakov Abouhatsira explique dans son ouvrage
« Machsof HaLavan » (paracha Metsora) le sens profond de ce
commandement, « Souviens-toi du jour du Chabbat ».

Est-il seulement possible d'oublier le Chabbat ? Apreés tout, il
fait partie intégrante des jours de la semaine, et il est difficile
d'imaginer qu'on puisse l'ignorer ou I'effacer de sa conscience.

Il répond que l'essence méme de la sainteté du Chabbat, ainsi
que les élévations spirituelles que 'homme peut y atteindre,
dépendent entierement des préparatifs accomplis durant les
jours de la semaine. C'est précisément a cela que nos Sages, de
mémoire bénie, font allusion lorsqu’ils déclarent : « Celui qui
s'est donné de la peine la veille de Chabbat mangera le Chabbat »

(Avoda Zara 3a). Autrement dit, seul celui qui a préparé son
ame convenablement pendant les six jours profanes pourra
réellement ressentir et gotiter la sainteté du Chabbat comme il se
doit. C’est également pour cette raison que les Sages ont institué
de mentionner chaque jour, dans la priere du matin, la formule :
«Aujourd’hui est le ... jour en vue du Chabbat ». Ils ont voulu, par
cela, que 'homme se souvienne quotidiennement du Chabbat
qui approche, afin de s'y préparer de maniere adéquate. De la
méme fagon, les six jours de la semaine sont appelés « les jours
de T'action », car ils sont destinés a l'effort, au travail et aux
préparations, notamment spirituelles, en 'honneur du Chabbat.
Ainsi s’éclaire le sens profond du verset « Souviens-toi du jour du
Chabbat pour le sanctifier ».

Cela signifie que 'homme doit se rappeler, tout au long de la
semaine, qu’il lui incombe de se préparer intérieurement, de
travailler sur lui-méme et délever son ame. Cest par cette
préparation qu'il méritera ensuite « de le sanctifier », cest-a-
dire de recevoir I'abondance de sainteté qui émane de la force
du Chabbat. Préparons donc nos ames a I'accueil du Chabbat, et
nous mériterons une sainteté abondante, sans limite.



RABBI ISRAEL SALANTER
(1810-1883)

Rabbi Israél Salanter, de son vrai nom Rabbi Israél Lipkin,
est l'une des figures spirituelles les plus marquantes du
judaisme du XIX: siécle. Fondateur du mouvement du
Moussar, il a profondément transformé la maniére dont
le service de Dieu est envisagé, en mettant au centre non
seulement Uétude de la Torah, mais surtout le travail
sur les qualités morales, la responsabilité personnelle
et la sensibilité a autrui. Sa vie est jalonnée d’histoires
puissantes, révélatrices d'une sainteté discréte et d'une
exigence morale exceptionnelle.

Rabbi Israél Salanter naquit en 1810 dans une petite ville
de Lituanie, alors intégrée a 'Empire russe. Tres jeune,
il se distingua par des capacités intellectuelles hors du
commun. Il étudia dans les plus grandes yéchivot de
Lituanie et devint rapidement reconnu comme un érudit
de premier plan. Mais contrairement a beaucoup d’autres
brillants talmudistes de son époque, il ressentit tres tot
un malaise: il voyait des érudits irréprochables dans
létude, mais parfois négligents dans leur comportement
quotidien, leur patience, leur honnéteté ou leur
compassion.

UNE REVOLUTION SILENCIEUSE : LE
MOUSSAR

Rabbi Israél Salanter comprit que l'homme ne se
transforme pas automatiquement par la connaissance.
On peut connaitre toute la Torah et rester prisonnier de
la colere, de l'orgueil ou de l'insensibilité. Cest ainsi qu'il
développa une méthode révolutionnaire : le Moussar,
un travail structuré sur le caractere, l'introspection et
la vigilance morale. Il enseignait que le véritable service
divin commence dans les petites actions de tous les jours.

Il répétait souvent: « Il est plus facile de terminer tout
le Talmud que de corriger un seul mauvais trait de
caractere. »

SAUVER UNE VIE AVANT YOM KIPPOUR

Lune des histoires les plus connues a son sujet eut lieu
le soir de Yom Kippour. Alors que la ville était plongée
dans une atmosphere de crainte et de sainteté, Rabbi
Israél apprit quune femme venait daccoucher et
risquait sa vie si elle ne mangeait pas immédiatement.
Beaucoup hésitaient: comment nourrir quelqu'un en ce
jour si sacré ?

Rabbi Israél Salanter n’hésita pas un instant. Il se rendit
chez la femme avec de la nourriture, récita lui-méme la
bénédiction a voix haute, et I'encouragea a manger. Puis il
déclara devant tous: « En ce moment précis, nourrir cette
femme est plus saint que toutes nos prieres. »

Cet acte bouleversa la communauté. Il enseigna par
I'exemple que la Torah ne peut jamais étre séparée de la
vie et de la compassion.

LE MOUSSAR VECU, PAS
SEULEMENT ENSEIGNE

Rabbi Israél Salanter insistait
pour que le Moussar ne reste pas
théorique. Il encourageait ses éleves a
répéter des phrases morales a voix haute,
avec émotion, parfois méme en chantant,

afin que les paroles pénetrent le coeur et pas seulement
l'esprit.

Un jour, un éleve le surprit en train de réparer lui-méme
un banc cassé dans la synagogue. Léleve lui demanda
pourquoi il ne demandait pas a quelqu'un d’autre de le
faire. Rabbi Israél répondit calmement: « Si je vois un
défaut et que je peux le réparer, pourquoi attendre ? Cest
aussi cela le Moussar. »

UNE HUMILITE EXCEPTIONNELLE

Malgré sa renommeée grandissante, Rabbi Israél Salanter
refusa toujours les postes honorifiques. Il fuyait les titres
et les honneurs, préférant enseigner discretement.
Lorsquon lui demanda pourquoi il ne publiait pas
davantage de livres, il répondit: « Je crains que mes
écrits ne soient étudiés comme de la sagesse, alors qu'ils
doivent étre vécus comme un engagement. »

Cette humilité profonde se reflétait dans son
comportement quotidien. Il était extrémement attentif a
ne jamais géner autrui, méme involontairement.

UNE ATTENTION EXTREME A LA DIGNITE
HUMAINE

Une autre histoire célebre raconte quil marchait un
jour dans une rue boueuse avec ses éleves. Lun d'eux
se plaignit de la saleté. Rabbi Israél lui répondit: « Fais
attention : peut-étre que cette boue est le gagne-pain de
quelqu'un. »

Par cette remarque simple, il enseignait une lecon
immense: ne jamais mépriser ce qui permet a un autre
de vivre.

FIN DE VIE ET HERITAGE ETERNEL

Rabbi Israél Salanter termina sa vie loin de la Lituanie,
voyageant entre l'Allemagne et la France, cherchant
a diffuser ses idées et a renforcer la vie juive dans des
communautés fragilisées par la modernité. Il s‘éteignit
en 1883. Son héritage est immense. Le Moussar influenca
profondément les grandes yéchivot de Lituanie et
faconna des générations de géants spirituels. Mais plus
encore, il laissa au peuple juif un message intemporel: la
grandeur d'un homme ne se mesure pas a ce qu’il sait,
mais a la maniere dont il se comporte.

Rabbi Israél Salanter nous a appris que la sainteté ne se
trouve pas seulement dans les livres, mais dans la rue,
dans la maison, dans le regard posé sur lautre. Son
enseignement demeure aujourdhui plus actuel que
jamais.

Cette année sa hiloula tombe le jeudi 12 février. Que son
mérite nous protége.



Aprés la sortie d’Egypte et louverture de la mer Rouge,
le peuple d'Israél continue son voyage dans le désert. Ils
avancent vers un moment trés important de leur histoire:
le don de la Torah. La paracha Yitro raconte comment le
peuple se prépare a recevoir les Dix Commandements, et
nous enseigne aussi de trés belles legons de vie.

L’ARRIVEE DE YITRO

Yitro est le beau-pére de Moché. C'est un homme trés sage qui a
beaucoup réfléchi au monde et a la vérité. Lorsquil apprend tout
ce quHachem a fait pour le peuple dlsraél, les miracles en Egypte,
la sortie d’esclavage et la protection dans le désert, il décide de
rejoindre Moché et le peuple.

Quand Yitro arrive, il est rempli de joie. Il remercie Hachem et
reconnait que le Dieu dlsraél est plus grand que toutes les autres
forces. Il apporte aussi des sacrifices pour remercier Hachem, et
partage un repas avec Moché et les anciens d'lsraél. Cest un moment
de grande joie et de reconnaissance.

LE CONSEIL DE YITRO A MOCHE

Yitro remarque quelque chose dimportant: chaque jour, Moché
s'assoit seul pour juger et répondre a toutes les questions du peuple.
Du matin jusqu'au soir, les gens font la queue pour lui parler. Yitro
comprend que cela est trop difficile pour Moché et que cela risque
de l'épuiser.

Avec beaucoup de respect, Yitro donne un conseil @ Moché: Il lui
propose de choisir des hommes sages, honnétes et craignant Hachem
pour laider. Ces juges s'occuperont des petites questions, et seules
les affaires trés importantes arriveront jusqu'd Moché.

Moché écoute son beau-pére avec humilité et accepte son conseil
sur lordre de Hachem. Grace a cela, le peuple est mieux organisé
et Moché peut garder ses forces pour les choses essentielles. Cette
partie de la paracha nous apprend qu'il est important d’écouter les
bons conseils, méme quand on est un grand dirigeant.

LE HAR SINAI

Les enfants disraél arrivent enfin devant le Har Sinai. Hachem
annonce @ Moché quil va donner la Torah au peuple. Mais avant
cela, le peuple doit se préparer. Ils doivent se purifier, laver leurs
vétements et se tenir préts. Moché explique au peuple guils vont
devenir un peuple spécial, un peuple qui vivra selon la Torah et les
mitsvot.

Hachem fixe aussi des limites autour de la montagne : personne ne
doit la toucher. Cela apprend au peuple le respect et la sainteté de
ce moment unique.

LA REVELATION D’HACHEM

Le jour tant attendu arrive. Le Har Sinai est entouré de nuages, de
feu, de tonnerre et d’éclairs. Le son du chofar devient de plus en plus

PARACHAT YITRO

fort. Le peuple ressent a la fois de la peur et une immense émotion.
Hachem parle directement au peuple dlsraél. C'est un moment
unique dans toute Lhistoire: tout un peuple entend la parole divine.

LES DIX COMMANDEMENTS

Hachem donne alors les Dix Commandements, qui sont les bases de
toute la Torah. Ils enseignent comment se comporter avec Hachem
et avec les autres.

1.Je suis Hachem, ton Di_eu. Il faut croire en Hachem et se souvenir
qu'll nous a fait sortir d'Egypte.

2. Tu n'auras pas d’autres dieux. On ne prie et ne sert quHachem, et
personne d'autre.

3. Tu ne prononceras pas le Nom d’Hachem en vain. On doit parler du
Nom d’'Hachem avec respect et sérieux.

4. Souviens-toi du Chabbat pour le sanctifier. Le Chabbat est un jour
spécial pour se reposer et se rapprocher d’Hachem.

5. Honore ton pére et ta mére. Il faut respecter, écouter et aimer ses
parents.

6. Tu ne tueras pas. La vie est précieuse, on ne doit faire de mal a
personne.

7. Tu ne commettras pas d’adultére. Il faut respecter la famille et la
fidélité.

8. Tu ne voleras pas. On ne prend jamais ce qui ne nous appartient
pas.

9. Tu ne porteras pas de faux témoignage. Il est interdit de mentir ou
d'accuser quelqu’un a tort.

10. Tu ne convoiteras pas ce qui appartient @ ton prochain. Il faut
étre content de ce que l'on a et ne pas envier les autres.

Ces commandements montrent que la Torah n'est pas seulement
faite de lois, mais quelle enseigne aussi le respect, la bonté et la
responsabilité.

LA REACTION DU PEUPLE

Le peuple est trés impressionné par ce gqu'il entend et voit. Certains
ont méme peur. Ils demandent & moche de continuer a parler a la
place de Hachem, car la voix d’'Hachem est trop puissante. Moché les
rassure et leur explique que cette révélation est la pour les aider &
grandir et a suivre le bon chemin.

LE MESSAGE POUR NOUS

La paracha Yitro nous apprend de grandes legons : Il faut savoir
écouter les bons conseils. La Torah est un cadeau précieux. Chaque
enfant d'lsraél est capable de vivre selon les valeurs de la Torah.
Le respect, la foi et la bonté sont essentiels

Méme aujourdhui, chaque fois que nous étudions la Torah ou que
nous faisons une mitsva, c’est comme si nous étions de nouveau au
mont Sinai.



1. Qui est Yitro pour Moché ?

[

o

S

V|| O
[0} .

Q

T

o

[0}

=

[0}
P A N

[ ‘Son éléve

2. Pourquoi Yitro vient-il rejoindre le peuple d’Israél ?

o

o

=

=

-+

c

=3

mh

a .

<

el

-

o
N7 N N

[ ‘ Parce quil a entendu les miracles d'Hachem

3. Que remarque Yitro chez Moché ?

u Quiil est malade

G Quiil travaille trop seul

[ ‘ Qui'il ne juge pas correctement

A N

4. Quel conseil Yitro donne-t-il @ Moché ?
u De choisir des juges pour l'aider

G De quitter le peuple

[ ‘ De se reposer pendant un an

A N

5. Ou le peuple regoit-il la Torah ?

>
(=
3
o
3
~+
[
=
Q
NN AN

[ ‘ Au mont Névo

6. Comment le peuple se prépare-t-il avant le don de la Torah ?

u En faisant la guerre ]
)

G En construisant des maisons

[ ‘ En se purifiant et en se préparant ]

7. Quels phénoménes accompagnent la révélation au mont Sinai ?

u Pluie et vent ]
G Feu, tonnerre et chofar ]

[ ‘Silencetotcl ]

8. Combien de commandements sont donnés ?
(AE
G 12
(] o

9. Que demande le peuple aprés avoir entendu la voix d’Hachem
u Ils demandent & Moché de continuer a parler & la place de Hachem ]

G De quitter la montagne ]

[ ‘ Drannuler les commandements ]

P N

10. Quel le message principal de la paracha Yitro ?
u Devenir un peuple de Torah et de valeurs

G Voyager dans le désert

[ ‘ Construire des villes

PN N N

Réponsest-B, 2-C, 3-B, 4-A, 5-B, 6-C, 7-B, 8-C, 9-A, 10-A

LE KELI CHENI PENDANT CHABBAT :
CACUIT..OUPAS?

Qu'est-ce qu'un keli chéni ?

On appelle keli chéni le récipient dans -
lequel on verse un plat depuis le keli*
richon, cest-a-dire la marmite ou la
casserole dans laquelle I'aliment a été
cuit.

Par exemple : on verse de leau

bouillante depuis une casserole sur le

feu dans un verre. La casserole est un keli richon, le verre
devient un Keli chéni.

Méme sil'eau dans le verre est trés chaude, elle ne peut plus
cuire. C'est une reégle claire posée par nos Sages (Chabbat
40Db) : « Le keli richon cuit, le keli chéni ne cuit pas. »

Et les épices ?

Le Rambam écrit clairement : Il est permis d’ajouter des
épices dans un plat contenu dans un keli chéni, méme
brilant, car le keli chéni ne cuit pas. Le Beit Yossef adopte
la méme position.

Méme des ingrédients qui épaississent ou cuisent dans un
keli richon ne cuisent pas dans un keli chéni.

Le Chévet Halévi résume la position générale : selon le
Talmud et I'ensemble des décisionnaires, il n'y a aucun
interdit a utiliser un Keli chéni, méme trés chaud. Clest
également l'avis du Rambam, du Tour et du Choul’han
‘Aroukh.

Aliment sec dans un keli chéni

La régle est la méme, que l'aliment soit liquide, comme une
soupe, ou solide et sec, comme de la viande, un ceuf ou du
riz. Ainsi, il est permis de verser une soupe froide sur du
riz brilant dans un keli chéni, de saupoudrer du poivre noir
sur un ceuf ou une pomme de terre chaude.

Devinettes

Je suis une phrase que tout Israél a dite
e ensemble avant de recevoir la Torah. Qui
suis-je ?
Réponse: « Naassé Venichma »

2 Je suis un commandement qui se fait avec la
e bouche, mais mon danger est de le prononcer
“pour rien”. Qui suis-je ?

Réponse: « Tu ne prononceras pas Mon nom en
vain »

Je ne suis ni vue, ni touchée. Je fais trembler
e tout un peuple, mais je ne suis pas le feu. Je
traverse les éclairs, mais je ne suis pas la lumiére.
Je suis entendue par tous... pourtant chacun me
recoit selon sa capacité. Aprés moi, plus rien ne
sera jamais comme avant. Qui suis-je ?
Réponse: La voix de Hachem.







