
YITRO - 20 CHVAT 5786, 7 FÉVRIER 2026 

Pahad DavidPahad David
Divrei Torah extraits des 

enseignements du Tsaddik Rabbi 
David ‘Hanania Pinto chlita

Maskil Lédavid

d’or. C’est la raison pour laquelle Moché, conscient du résultat 
hautement dévastateur pour le peuple juif du rapprochement 
de nations étrangères, a craint d’accepter la conversion de 
son beau-père, anciennement prêtre de Midian, idolâtre et 
conseiller du roi Paro. Il ignorait si sa motivation ne provenait 
que d’un enthousiasme éphémère, dû aux miracles de la mer 
des Joncs et de la guerre d’Amalec, élan qui risquait bien vite 
de disparaître, ou s’il s’agissait réellement d’un éveil durable, qui 
s’affermirait encore par la suite. Dans le doute, il était même prêt 
à renoncer à la proximité de sa femme et de ses enfants pour 
éviter l’influence hypothétiquement nuisible de son beau-père 
sur les enfants d’Israël.

Aussi, Moché n’accepta sa demande de conversion que suite à 
l’intervention de D.ieu, qui le rassura quant à la pureté de ses 
motivations. Loin d’influencer négativement le peuple juif, 
il lui apporterait une influence bénéfique inestimable. Et, 
effectivement, il ne déçut pas tous les espoirs mis en lui, puisque, 
grâce à son conseil judicieux de nommer des chefs sur mille et 
sur cent personnes, il parvint à améliorer la situation régnant au 
sein du peuple juif, Moché n’étant plus en mesure, à lui seul, de 
donner suite à toutes les sollicitations du peuple.

Lorsque Moché réalisa que Hachem se portait garant de la pureté 
d’intentions de Yitro, il s’empressa de sortir à sa rencontre et 
de l’accueillir chaleureusement  : «  Moché sortit au-devant de 
son beau-père  ; il s’inclina, il l’embrassa et ils s’informèrent 
mutuellement de leur bien-être. » (Chémot 18, 7)

Yitro précisa les noms de ses petits-fils pour attester qu’il s’était 
soucié de préserver la pureté de leur éducation. Si lui, prêtre de 
Midian, avait voulu les inciter à servir l’idolâtrie, ils n’auraient 
pas été en mesure de lui résister et auraient sans doute délaissé 
notamment leurs noms juifs. En soulignant leurs noms, Yitro 
insinuait à Moché que, de même qu’en tant que non-juif, il n’avait 
jamais essayé d’exercer une influence néfaste sur eux, a fortiori 
il n’avait aucune intention de porter atteinte à la spiritualité du 
peuple juif lorsqu’il se joindrait à lui.  

Par conséquent, ces propos de Yitro témoignaient de façon 
très claire sa sincérité et c’est pourquoi Hachem considéra qu’il 
fallait l’aider, en indiquant à Moché de l’accepter en raison de ses 
bonnes intentions.

UNE CONVERSION AUTHENTIQUE
« Il dit à Moché : “Moi, ton beau-père Yitro, je viens à toi avec ta 
femme et ses deux fils avec elle.” » (Chémot 18, 6)
Le Midrach explique que, lorsque Yitro entendit les miracles qui 
eurent lieu à la mer des Joncs et lors de la guerre d’Amalec, il fut 
prêt à abandonner tout l’honneur et la richesse dont il jouissait 
en tant que prêtre de Midian pour se joindre au peuple juif et se 
rapprocher de Hachem. Nos Sages précisent (cf. Mekhilta, Yitro 
1) qu’au départ, Moché ne voulut pas accepter sa demande de 
conversion, ignorant si ses motivations étaient réellement pures. 
Yitro, conscient de ses réticences, lui dit  : «  Si tu ne veux pas 
m’intégrer au peuple juif par mon propre mérite, tout au moins, 
accepte-moi par celui de ta femme, qui est ma fille. Et sinon, 
accepte-moi par celui de tes fils, mes petits-enfants. » (Mekhilta, 
ibid.) Cependant, Moché resta sur son refus, au point que Hachem 
dût intervenir et dire  : « Je suis (ani) ton beau-père », le terme 
ani se référant à D.ieu Lui-même, qui donna l’ordre à Moché 
d’accepter la conversion de Yitro, malgré ses appréhensions.

L’ouvrage Histakel Béorayta demande pourquoi Moché s’est 
montré si réticent à la demande de conversion de son beau-père 
et est resté sur son refus, même après qu’il se fut rabaissé, en 
demandant d’être accepté, non pas par son propre mérite, mais 
par celui de sa fille et de ses petits-fils.

Proposons l’explication suivante. Moché craignait d’accepter sa 
conversion à cause des préjudices qu’avait causés celle du Erev 
Rav qui s’était joint au peuple juif à la sortie d’Egypte  : «  Une 
tourbe nombreuse (érev rav) les avait suivis.  » (Chémot 12, 38) 
Impressionnés par l’ampleur des miracles dont ils avaient été 
témoins, de nombreux non-juifs désirèrent s’unir au peuple élu, 
qui bénéficiait d’un traitement de faveur si prodigieux. Toutefois, 
ils se convertirent suite à une impulsion momentanée, mais 
n’étaient pas prêts à se vouer pleinement à la satisfaction de la 
volonté divine.

Au sujet du verset « Ils campèrent à Refidim » (Chémot 17, 1), nos 
Maîtres affirment (Bekhorot 5b) qu’il n’existait pas d’endroit de 
ce nom dans le désert et que la Torah l’a surnommé ainsi afin de 
nous enseigner que les enfants d’Israël s’y sont relâchés (rafou 
yedéhem) dans l’étude de la Torah. Comment comprendre que 
cette  «  génération de la connaissance  », qui avait directement 
assisté à tant de prodiges hors du commun, ait pu se relâcher 
de la sorte ? En fait, le peuple juif avait subi l’influence néfaste 
du Erev Rav, qui lui avait porté une réelle atteinte, refroidissant 
la crainte en D.ieu que tous ces miracles avaient suscitée en son 
sein.

Cette influence néfaste du Erev Rav, qui avait d’abord conduit 
à un relâchement en Torah et, en conséquence, à la guerre 
d’Amalec, mena finalement le peuple juif à la construction du veau 



HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

LA GUÉRISON EN RÊVE

Le 5 Eloul 5767, jour de la Hilloula mon père, que son mérite 
nous protège, je reçus une lettre extraordinaire de M. Nissim 
Baron, qui vit à Netanya. En voici le contenu :

« A l’attention de Rabbi David Pinto chelita.  Je vous écris sur 
le conseil généreux de Rav Eliahou Sitbon. J’ai récemment 
vécu une expérience extraordinaire, dont le souvenir 
m’accompagnera tout au long de mon existence, et je voudrais 
la partager avec vous. 

Un vendredi, peu avant Chabbat, je m’affairais à mettre la table 
quand la coupe de vin tomba et se brisa. Je compris qu’il fallait 
chercher rapidement une autre coupe pour pouvoir l’utiliser 
Chabbat. Je me souvins alors que Rav Eliahou Sitbon m’avait 
remis, dans le passé, une coupe ornée d’une représentation 
de vos saints ancêtres. Je la sortis aussitôt et l’utilisai le même 
soir pour faire le kiddouch. Pendant la nuit de Chabbat, je rêvai 
que j’étais en train de décharger des marchandises à Ashdod, 
devant l’immeuble de la Yéchiva. Vous-même vous teniez près 
de l’entrée de la Yéchiva et m’avez dit : “Quand tu auras terminé 
de décharger ta cargaison, va chez le médecin, car tu n’as pas 
l’air en bonne santé !” 

Le Chabbat matin, j’étais très perturbé au souvenir de mon rêve, 
jusqu’au moment où je me souvins de la nouvelle coupe que 
j’avais utilisée la veille au soir, peut-être était-ce son utilisation 
qui avait entraîné ces rêves ? Cette idée m’apaisa quelque peu, 
mais je pris tout de même la décision qu’après Chabbat, j’irai 
chez le médecin pour vérifier mon état de santé. C’est ce que 
je fis et, après différents examens, on découvrit que j’étais 
atteint de la maladie. Je m’adressai ensuite à un spécialiste, qui 
m’expliqua qu’il faudrait m’opérer pour me retirer une tumeur. 
D’après lui, j’étais venu à temps, quand celle-ci était encore 
petite et qu’il était possible de la retirer facilement.

Cette intervention est à présent derrière moi et je suis en 
convalescence. Je voulais vous remercier pour votre bon 
conseil, intervenu à temps, et pour vos prières. »

Cette lettre m’a bouleversé et je n’ai aucun doute que c’est le 
mérite de mes saints ancêtres, qui se sont dévoués pour toujours 
accomplir la volonté divine, qui m’a permis d’apparaître en rêve 
à cet homme, un rêve salvateur. Ceci est parfaitement conforme 
à l’enseignement de la Guémara (Yoma 87a) : « Heureux sont les 
Tsadikim : non seulement ils ont des mérites personnels, mais 
ils en confèrent à leurs enfants et descendants jusqu’à la fin des 
temps ! »

Histoire du Baal Chem Tov

Chabbat Chalom

Connaître sa valeur : 
la sainteté comme garde-fou

ר  בָרִים אֲשֶׁ ה הַדְּ הְיוּ לִי מַמְלֶכֶת כֹּהֲנִים וְגוֹי קָדוֹשׁ, אֵלֶּ ם תִּ וְאַתֶּ
רָאֵל“ )שמות יט, ה–ו(” נֵי יִשְׂ ר אֶל בְּ דַבֵּ תְּ

« Vous serez pour Moi un royaume de prêtres et 
une nation sainte. Voilà les paroles que tu diras 
aux enfants d’Israël. » (Exode 19, 5–6)

On raconte au sujet de Rabbi Israël Baal Chem Tov, qu’un 
jour il rencontra un duc non-juif, totalement immergé 
dans les plaisirs et les désirs de ce monde.

Le tsadik tenta de le convaincre de se modérer, de frei-
ner ses passions et de ne pas se laisser dominer par les 
plaisirs matériels.

À ces paroles, le duc lui répondit avec ironie « Et toi, es-
tu capable de maîtriser tes propres désirs ? »

Le Baal Chem Tov sourit et répondit simplement « Je suis 
déjà vieux et je ne suis plus attiré par les plaisirs de ce 
monde. »

À ce moment-là se trouvait présent son petit-fils, Rabbi 
Baroukh de Mezhibov. Plus tard, il demanda à son grand-
père :« Pourquoi ne lui as-tu pas répondu que tu ne pour-
suis pas les plaisirs de ce monde parce que tu es juif ? »

Le Baal Chem Tov lui répondit « Si je lui avais dit cela, 
j’aurais dû lui expliquer ce qu’est réellement un Juif, sa 
valeur et sa grandeur… et cela m’aurait été très difficile. »

Des années plus tard, lorsque Rabbi Baroukh eut grandi, il 
déclara « Mon grand-père a répondu au non-juif ce qu’il 
a répondu. Mais moi, j’ai constaté qu’il est parfois encore 
plus difficile d’expliquer à un Juif lui-même quelle est sa 
véritable valeur et sa grandeur… »

C’est précisément pour cette raison que Hachem dit à 
Moché Rabbénou « Vous serez pour Moi un royaume de 
prêtres et une nation sainte… parle ainsi aux enfants d’Is-
raël. »

Autrement dit : 
rappelle sans cesse 
aux enfants d’Israël 
leur élévation, leur 
dignité et leur mis-
sion.

Car lorsqu’un 
homme connaît sa 
valeur, il se pro-
tège naturellement, 
il agit avec rete-
nue et se conduit 
avec la sainteté qui 
convient à son rang.



La Mishna de la semaine 

Chabbat Chalomשבת שלום ומבורך

HAFETZ HAIM 
LES LOIS DU LACHONE HARA

Pour Pour recevoirrecevoir  
les cours les cours 

de 5 min du Tsadik

KOLHAIM@HPINTO.ORG.IL

 058 792 90 03 

SECRETARIAT DU RAV Scannez ici

PARLER DES ENFANTS… 
AVEC UN GRAND CŒUR !

Les enfants, ce sont des trésors. Et 
avec un trésor, on parle toujours avec 
douceur et précaution.
Dire du mal d’un enfant, même “pour 
rire” ou “sans mauvaise intention”, peut 
être considéré comme de la médisance 
si cela sonne comme un reproche pour 
celui qui parle ou pour celui qui écoute.

 ÉCRIRE, C’EST ENCORE PLUS FORT 
QUE PARLER

Écrire quelque chose de négatif sur un enfant peut le 
suivre longtemps… parfois bien plus qu’on ne l’imagine. 
C’est pourquoi il est interdit de dire ou d’écrire des 
paroles qui pourraient lui porter préjudice.

LE CAS DES ENSEIGNANTS
Avant d’écrire une remarque sur un bulletin, un 
enseignant doit se poser une question essentielle :  
“Est-ce que cette phrase aide l’enfant à grandir ou 
risque-t-elle de le freiner ?”
Et lorsqu’un professeur parle d’un élève à un 
collègue qui l’aura l’année suivante, il faut redoubler 
de prudence : une parole peut influencer un 
regard… et un regard peut influencer un avenir 
Avant de parler d’un enfant, demandons-nous : Est-
ce vrai ? Est-ce utile ? Est-ce bienveillant ?
Si ce n’est pas le cas… mieux vaut garder le silence. 
Parce qu’un mot peut blesser, mais un mot juste 
peut faire grandir.

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (2;1)

הִיא  שֶׁ ל  כָּ הָאָדָם,  לוֹ  בּוֹר  יִּ שֶׁ רָה  יְשָׁ רֶךְ  דֶּ אֵיזוֹהִי  אוֹמֵר,  י  רַבִּ
מִצְוָה  בְּ זָהִיר  וֶהֱוֵי  הָאָדָם.  מִן  לוֹ  וְתִפְאֶרֶת  יהָ  לְעוֹשֶׂ תִפְאֶרֶת 
וֶהֱוֵי  ל מִצְוֹת.  כָרָן שֶׁ ן שְׂ יוֹדֵעַ מַתַּ ה  אֵין אַתָּ חֲמוּרָה, שֶׁ בַּ ה כַּ קַלָּ
נֶגֶד הֶפְסֵדָהּ.  כַר עֲבֵרָה כְּ כָרָהּ, וּשְׂ נֶגֶד שְׂ ב הֶפְסֵד מִצְוָה כְּ מְחַשֵּׁ
ע מַה  עֲבֵרָה: דַּ לִידֵי  ה בָא  וְאֵין אַתָּ דְבָרִים  ה  לֹשָׁ שְׁ ל בִּ כֵּ וְהִסְתַּ
סֵפֶר  בְּ יךָ  מַעֲשֶׂ וְכָל  שׁוֹמַעַת,  וְאֹזֶן  רוֹאָה  עַיִן  ךָ,  מִמְּ מַעְלָה  לְּ

בִין. נִכְתָּ

« Rabbi disait : « Quel 
est le droit chemin 
que l’homme choi-
sira ? Tout celui qui 
le rehausse et lui as-
sure la considération 
de ses pairs. Prends 
garde à observer un 
commandement facile autant qu’un commandement diffi-
cile, car tu ne connais pas la récompense de chaque mitsva. 
Compare la perte que pourra t’occasionner une bonne ac-
tion avec le salaire qu’elle t’apportera, et les avantages que 
tu peux retirer d’une mauvaise action avec le tort qu’elle te 
fera subir. Considère ces trois choses et tu n’en viendras pas 
à fauter ; sache ce qu’il y a au-dessus de toi – un œil qui voit, 
une oreille qui entend – et que tous tes actes sont écrits dans 
le livre. » »

QUEL EST LE DROIT CHEMIN  
QUE L’HOMME CHOISIRA ?

Le Barténoura explique le mot Chéyivor  par chéyivror  :  «  doit choisir ». 
Or, il convient de comprendre : pourquoi le Tana a-t-il choisi le 
terme Chéyivor plutôt que chéyivror ? De plus, pourquoi n’utilise-
t-il pas un langage plus accessible ? Ce traité est pourtant destiné 
également à des gens moins érudits. Il semblerait que Rabénou 
hakadoch ait voulu mettre ici l’homme en garde : s’il n’avance pas 
d’un pas ferme dans le droit chemin mais chancelle, allant une fois 
par ci et une fois par là, il finira par devenir oisif. Et l’oisiveté menant 
à tous les vices, il en viendra finalement à fauter (Ketoubot 59b).

C’est pourquoi le Tana utilise une formule contenant ces deux idées : 
choix et oisiveté. En effet, le mot yavor vient de sdé boura : « un 
champ stérile ». Ce langage apparaît dans la michna (Baba Metsia 
104a) : « Si on laisse (le champ) vide et ne le travaille pas », Rachi 
commentant ces mots par : é’essenâ boura (« il retombe en friche »). 
Cela signifie que si la personne ne choisit pas le droit chemin, elle 
devient finalement oisive. S’agissant ici d’un langage rhétorique – le 
même mot possédant deux significations –, il se peut que Rabénou 
hakadoch ait compté sur l’esprit judicieux de ses disciples pour en 
percer le sens.



OR HAHAIM HAKADOCH
Vivre Chabbat comme si tout était déjà accompli

ת לַה’ אֱלֹקֶיךָ  בָּ בִיעִי שַׁ ךָ, וְיוֹם הַשְּׁ ל מְלַאכְתֶּ יתָ כָּ עֲבֹד וְעָשִׂ ת יָמִים תַּ שֶׁ שֵׁ
)שמות כ, ט–י(

« Six jours tu travailleras et tu feras toute ton œuvre, et le septième 
jour est un Chabbat consacré à l’Éternel ton D. » (Exode 20;3-10)

Le Or HaHaïm, s’interroge sur le sens profond de ce verset : Que 
signifie l’ordre de la Torah : « Six jours tu travailleras et tu feras 
toute ton œuvre » ? Est-il réellement possible, ou même exigé, 
qu’un homme accomplisse toute sa tâche en seulement six jours ? 
De toute évidence, nul ne peut achever l’ensemble de ses affaires et 
de son travail en si peu de temps.

Le Or HaHaïm explique que la Torah ne parle pas ici d’une réalité 
matérielle, mais d’un état intérieur. Elle vient nous enseigner comment 
sanctifier le Chabbat de la manière la plus élevée. Le véritable sens du 
verset est le suivant : Pendant les six jours de la semaine, l’homme 
s’investit dans son travail et ses affaires. Mais lorsqu’arrive le Chabbat, 
il doit ressentir comme si tout était déjà accompli, comme si toutes 
ses préoccupations étaient réglées de la meilleure façon possible. 
Ainsi, le jour du Chabbat, il ne doit plus s’occuper, ni même penser, à 
son travail, à ses projets ou à ses soucis matériels.

C’est là une exigence spirituelle très élevée, car la nature de l’homme 
est d’être constamment préoccupé par sa subsistance et ses 
responsabilités. Ces préoccupations occupent une grande partie de 
son esprit tout au long de la semaine. Pourtant, la Torah nous demande 
un effort particulier, vivre Chabbat dans un climat de sérénité totale, 
sans inquiétude, sans calculs, sans angoisse pour l’avenir.

On raconte à ce sujet une histoire marquante concernant le tsadik 
Rabbi Yaakov Yossef Herman. Lorsqu’il quitta les États-Unis pour 
s’installer en Terre d’Israël, le pays était encore sous domination 
britannique. Le bateau sur lequel il voyageait accosta au port de 
Haïfa peu avant l’entrée de Chabbat.

Voyant que le temps pressait, le tsadik prit une décision 
extraordinaire, il laissa sur le quai tout son bien, seize grandes 
caisses contenant l’ensemble de ses possessions, et se rendit 
immédiatement chez des proches afin d’y passer le Chabbat.

Durant tout le Chabbat, il rassura sa famille et insista pour qu’ils 
ne s’inquiètent ni de l’argent ni des biens laissés derrière eux. Il les 
encouragea à ne pas laisser la moindre préoccupation matérielle 
troubler la sainteté du jour. À la sortie de Chabbat, ils découvrirent 
avec stupéfaction qu’un soldat britannique avait gardé leur cargaison 
tout au long du Chabbat, sans que personne ne le lui ait demandé, 
une protection manifestement venue du Ciel. Lorsque l’homme 
sanctifie véritablement le Chabbat, lorsqu’il le vit avec foi, calme 
et confiance, Hachem se charge de ses affaires à sa place. Sachons 
sanctifier le Chabbat comme il se doit, et nous mériterons, avec 
l’aide de D., toutes les bénédictions.

BEN ICH HAI
La force de l’écoute – entendre pour grandir

ה  ה אֱלֹהִים לְמֹשֶׁ ר עָשָׂ ל אֲשֶׁ ה, אֵת כָּ מַע יִתְרוֹ כֹּהֵן מִדְיָן חֹתֵן מֹשֶׁ שְׁ וַיִּ
רָאֵל עַמּוֹ…“)שמות יח, א( וּלְיִשְׂ

« Yitro, prêtre de Midiane, beau-père de Moché, 
entendit tout ce que D.ieu avait fait pour Moché et 
pour Israël, Son peuple… » (Exode 18, 1)

Le Ben Ich ‘Haï écrit dans son ouvrage Birkat ‘Haïm 
(Haftara de Réé) que la réussite de l’homme dans l’étude 

de la Torah et dans le service de D.ieu dépend en grande partie de 
l’écoute de l’oreille. C’est pourquoi le mauvais penchant (le yetser 
hara) mène une lutte acharnée précisément dans ce domaine : il 
cherche à empêcher l’homme d’entendre des paroles capables de le 
renforcer dans le service de son Créateur.

perles SUR LA Paracha
Un homme rusé et trompeur arriva dans un village et proclama 
qu’il était un grand spécialiste dans le soin des maladies des yeux. 
Dans ce village vivait un homme qui souffrait beaucoup des yeux. 
Dès qu’il entendit parler de ce prétendu expert, il se leva tôt et se 
rendit chez lui afin d’être soigné.

Le charlatan lui versa quelques gouttes dans les yeux. Mais loin 
de le guérir, ces gouttes lui causèrent un grave dommage et il 
devint aveugle. « Malheur à moi ! Je ne vois plus rien ! » se lamenta 
l’homme. Le trompeur le rassura aussitôt : « Ne t’inquiète pas, 
c’est normal. C’est ainsi que se déroule le processus de guérison : 
au début on ne voit rien, mais ensuite la vue revient encore 
meilleure qu’avant. »

Cependant, le charlatan craignait que les proches de l’homme ne 
découvrent la supercherie et ne lui ouvrent les yeux sur la vérité. 
Il décida alors de le retenir sous un autre prétexte, il lui proposa 
de lui verser aussi quelques gouttes dans les oreilles, affirmant 
que cela aiderait également à soigner ses yeux.

L’homme accepta. Le trompeur lui versa deux gouttes dans 
les oreilles… mais celles-ci le rendirent sourd. Ainsi, l’homme 
repartit aveugle et sourd. Le Ben Ich ‘Haï conclut, telle est la 
méthode du mauvais penchant. Il commence par empêcher 
l’homme de voir la vérité. Mais il craint encore que l’homme 
n’aille à la synagogue, qu’il n’écoute des paroles de Torah et de 
renforcement spirituel, capables de réveiller son cœur. Alors il 
agit aussi sur l’oreille, il l’obstrue, car l’essentiel de la réussite de 
l’homme dépend de ce qu’il entend.

C’est précisément là que réside la grandeur de Yitro : il n’a pas 
fermé ses oreilles. Il a écouté, il a entendu… et grâce à cela, il 
s’est renforcé et s’est rapproché de la vérité.

ABIR YAAKOV
Se préparer à la sainteté du Chabbat

שׁוֹ )שמות כ, ח( ת לְקַדְּ בָּ זָכוֹר אֶת יוֹם הַשַּׁ
« Souviens-toi du jour du Chabbat pour le sanctifier. » (Exode 
20, 8)

Rabbi Yaakov Abou’hatsira explique dans son ouvrage  
« Machsof HaLavan » (paracha Metsora) le sens profond de ce 
commandement, « Souviens-toi du jour du Chabbat ».

Est-il seulement possible d’oublier le Chabbat ? Après tout, il 
fait partie intégrante des jours de la semaine, et il est difficile 
d’imaginer qu’on puisse l’ignorer ou l’effacer de sa conscience.

Il répond que l’essence même de la sainteté du Chabbat, ainsi 
que les élévations spirituelles que l’homme peut y atteindre, 
dépendent entièrement des préparatifs accomplis durant les 
jours de la semaine. C’est précisément à cela que nos Sages, de 
mémoire bénie, font allusion lorsqu’ils déclarent : « Celui qui 
s’est donné de la peine la veille de Chabbat mangera le Chabbat » 
 (Avoda Zara 3a). Autrement dit, seul celui qui a préparé son 
âme convenablement pendant les six jours profanes pourra 
réellement ressentir et goûter la sainteté du Chabbat comme il se 
doit. C’est également pour cette raison que les Sages ont institué 
de mentionner chaque jour, dans la prière du matin, la formule :  
« Aujourd’hui est le … jour en vue du Chabbat ». Ils ont voulu, par 
cela, que l’homme se souvienne quotidiennement du Chabbat 
qui approche, afin de s’y préparer de manière adéquate. De la 
même façon, les six jours de la semaine sont appelés « les jours 
de l’action », car ils sont destinés à l’effort, au travail et aux 
préparations, notamment spirituelles, en l’honneur du Chabbat. 
Ainsi s’éclaire le sens profond du verset « Souviens-toi du jour du 
Chabbat pour le sanctifier ».

Cela signifie que l’homme doit se rappeler, tout au long de la 
semaine, qu’il lui incombe de se préparer intérieurement, de 
travailler sur lui-même et d’élever son âme. C’est par cette 
préparation qu’il méritera ensuite « de le sanctifier », c’est-à-
dire de recevoir l’abondance de sainteté qui émane de la force 
du Chabbat. Préparons donc nos âmes à l’accueil du Chabbat, et 
nous mériterons une sainteté abondante, sans limite.



Biographie

RABBI ISRAËL SALANTER 
(1810-1883)

Rabbi Israël Salanter, de son vrai nom Rabbi Israël Lipkin, 
est l’une des figures spirituelles les plus marquantes du 
judaïsme du XIXᵉ siècle. Fondateur du mouvement du 
Moussar, il a profondément transformé la manière dont 
le service de Dieu est envisagé, en mettant au centre non 
seulement l’étude de la Torah, mais surtout le travail 
sur les qualités morales, la responsabilité personnelle 
et la sensibilité à autrui. Sa vie est jalonnée d’histoires 
puissantes, révélatrices d’une sainteté discrète et d’une 
exigence morale exceptionnelle.

Rabbi Israël Salanter naquit en 1810 dans une petite ville 
de Lituanie, alors intégrée à l’Empire russe. Très jeune, 
il se distingua par des capacités intellectuelles hors du 
commun. Il étudia dans les plus grandes yéchivot de 
Lituanie et devint rapidement reconnu comme un érudit 
de premier plan. Mais contrairement à beaucoup d’autres 
brillants talmudistes de son époque, il ressentit très tôt 
un malaise: il voyait des érudits irréprochables dans 
l’étude, mais parfois négligents dans leur comportement 
quotidien, leur patience, leur honnêteté ou leur 
compassion.

UNE RÉVOLUTION SILENCIEUSE : LE 
MOUSSAR
Rabbi Israël Salanter comprit que l’homme ne se 
transforme pas automatiquement par la connaissance. 
On peut connaître toute la Torah et rester prisonnier de 
la colère, de l’orgueil ou de l’insensibilité. C’est ainsi qu’il 
développa une méthode révolutionnaire : le Moussar, 
un travail structuré sur le caractère, l’introspection et 
la vigilance morale. Il enseignait que le véritable service 
divin commence dans les petites actions de tous les jours.

Il répétait souvent: « Il est plus facile de terminer tout 
le Talmud que de corriger un seul mauvais trait de 
caractère. »

SAUVER UNE VIE AVANT YOM KIPPOUR
L’une des histoires les plus connues à son sujet eut lieu 
le soir de Yom Kippour. Alors que la ville était plongée 
dans une atmosphère de crainte et de sainteté, Rabbi 
Israël apprit qu’une femme venait d’accoucher et 
risquait sa vie si elle ne mangeait pas immédiatement. 
Beaucoup hésitaient: comment nourrir quelqu’un en ce 
jour si sacré ?

Rabbi Israël Salanter n’hésita pas un instant. Il se rendit 
chez la femme avec de la nourriture, récita lui-même la 
bénédiction à voix haute, et l’encouragea à manger. Puis il 
déclara devant tous: « En ce moment précis, nourrir cette 
femme est plus saint que toutes nos prières. »

Cet acte bouleversa la communauté. Il enseigna par 
l’exemple que la Torah ne peut jamais être séparée de la 
vie et de la compassion.

LE MOUSSAR VÉCU, PAS 
SEULEMENT ENSEIGNÉ
Rabbi Israël Salanter insistait 
pour que le Moussar ne reste pas 
théorique. Il encourageait ses élèves à 
répéter des phrases morales à voix haute, 
avec émotion, parfois même en chantant, 
afin que les paroles pénètrent le cœur et pas seulement 
l’esprit.

Un jour, un élève le surprit en train de réparer lui-même 
un banc cassé dans la synagogue. L’élève lui demanda 
pourquoi il ne demandait pas à quelqu’un d’autre de le 
faire. Rabbi Israël répondit calmement: « Si je vois un 
défaut et que je peux le réparer, pourquoi attendre ? C’est 
aussi cela le Moussar. »

UNE HUMILITÉ EXCEPTIONNELLE
Malgré sa renommée grandissante, Rabbi Israël Salanter 
refusa toujours les postes honorifiques. Il fuyait les titres 
et les honneurs, préférant enseigner discrètement. 
Lorsqu’on lui demanda pourquoi il ne publiait pas 
davantage de livres, il répondit: « Je crains que mes 
écrits ne soient étudiés comme de la sagesse, alors qu’ils 
doivent être vécus comme un engagement. »
Cette humilité profonde se reflétait dans son 
comportement quotidien. Il était extrêmement attentif à 
ne jamais gêner autrui, même involontairement.

UNE ATTENTION EXTRÊME À LA DIGNITÉ 
HUMAINE
Une autre histoire célèbre raconte qu’il marchait un 
jour dans une rue boueuse avec ses élèves. L’un d’eux 
se plaignit de la saleté. Rabbi Israël lui répondit: « Fais 
attention : peut-être que cette boue est le gagne-pain de 
quelqu’un. »

Par cette remarque simple, il enseignait une leçon 
immense: ne jamais mépriser ce qui permet à un autre 
de vivre.

FIN DE VIE ET HÉRITAGE ÉTERNEL
Rabbi Israël Salanter termina sa vie loin de la Lituanie, 
voyageant entre l’Allemagne et la France, cherchant 
à diffuser ses idées et à renforcer la vie juive dans des 
communautés fragilisées par la modernité. Il s’éteignit 
en 1883. Son héritage est immense. Le Moussar influença 
profondément les grandes yéchivot de Lituanie et 
façonna des générations de géants spirituels. Mais plus 
encore, il laissa au peuple juif un message intemporel: la 
grandeur d’un homme ne se mesure pas à ce qu’il sait, 
mais à la manière dont il se comporte.
Rabbi Israël Salanter nous a appris que la sainteté ne se 
trouve pas seulement dans les livres, mais dans la rue, 
dans la maison, dans le regard posé sur l’autre. Son 
enseignement demeure aujourd’hui plus actuel que 
jamais.
Cette année sa hiloula tombe le jeudi 12 février. Que son 
mérite nous protège.



Après la sortie d’Égypte et l’ouverture de la mer Rouge, 
le peuple d’Israël continue son voyage dans le désert. Ils 
avancent vers un moment très important de leur histoire: 
le don de la Torah. La paracha Yitro raconte comment le 
peuple se prépare à recevoir les Dix Commandements, et 
nous enseigne aussi de très belles leçons de vie.

L’ARRIVÉE DE YITRO
Yitro est le beau-père de Moché. C’est un homme très sage qui a 
beaucoup réfléchi au monde et à la vérité. Lorsqu’il apprend tout 
ce qu’Hachem a fait pour le peuple d’Israël, les miracles en Égypte, 
la sortie d’esclavage et la protection dans le désert, il décide de 
rejoindre Moché et le peuple.

Quand Yitro arrive, il est rempli de joie. Il remercie Hachem et 
reconnaît que le Dieu d’Israël est plus grand que toutes les autres 
forces. Il apporte aussi des sacrifices pour remercier Hachem, et 
partage un repas avec Moché et les anciens d’Israël. C’est un moment 
de grande joie et de reconnaissance.

LE CONSEIL DE YITRO À MOCHÉ
Yitro remarque quelque chose d’important: chaque jour, Moché 
s’assoit seul pour juger et répondre à toutes les questions du peuple. 
Du matin jusqu’au soir, les gens font la queue pour lui parler. Yitro 
comprend que cela est trop difficile pour Moché et que cela risque 
de l’épuiser.

Avec beaucoup de respect, Yitro donne un conseil à Moché: Il lui 
propose de choisir des hommes sages, honnêtes et craignant Hachem 
pour l’aider. Ces juges s’occuperont des petites questions, et seules 
les affaires très importantes arriveront jusqu’à Moché.

Moché écoute son beau-père avec humilité et accepte son conseil 
sur l’ordre de Hachem. Grâce à cela, le peuple est mieux organisé 
et Moché peut garder ses forces pour les choses essentielles. Cette 
partie de la paracha nous apprend qu’il est important d’écouter les 
bons conseils, même quand on est un grand dirigeant.

LE HAR SINAÏ
Les enfants d’Israël arrivent enfin devant le Har Sinaï. Hachem 
annonce à Moché qu’Il va donner la Torah au peuple. Mais avant 
cela, le peuple doit se préparer. Ils doivent se purifier, laver leurs 
vêtements et se tenir prêts. Moché explique au peuple qu’ils vont 
devenir un peuple spécial, un peuple qui vivra selon la Torah et les 
mitsvot.

Hachem fixe aussi des limites autour de la montagne : personne ne 
doit la toucher. Cela apprend au peuple le respect et la sainteté de 
ce moment unique.

 LA RÉVÉLATION D’HACHEM
Le jour tant attendu arrive. Le Har Sinaï est entouré de nuages, de 
feu, de tonnerre et d’éclairs. Le son du chofar devient de plus en plus 

fort. Le peuple ressent à la fois de la peur et une immense émotion. 
Hachem parle directement au peuple d’Israël. C’est un moment 
unique dans toute l’histoire: tout un peuple entend la parole divine.

LES DIX COMMANDEMENTS
Hachem donne alors les Dix Commandements, qui sont les bases de 
toute la Torah. Ils enseignent comment se comporter avec Hachem 
et avec les autres.

1.Je suis Hachem, ton Dieu.  Il faut croire en Hachem et se souvenir 
qu’Il nous a fait sortir d’Égypte.

2. Tu n’auras pas d’autres dieux. On ne prie et ne sert qu’Hachem, et 
personne d’autre.

3. Tu ne prononceras pas le Nom d’Hachem en vain. On doit parler du 
Nom d’Hachem avec respect et sérieux.

4. Souviens-toi du Chabbat pour le sanctifier. Le Chabbat est un jour 
spécial pour se reposer et se rapprocher d’Hachem.

5. Honore ton père et ta mère. Il faut respecter, écouter et aimer ses 
parents.

6. Tu ne tueras pas. La vie est précieuse, on ne doit faire de mal à 
personne.

7. Tu ne commettras pas d’adultère. Il faut respecter la famille et la 
fidélité.

8. Tu ne voleras pas. On ne prend jamais ce qui ne nous appartient 
pas.

9. Tu ne porteras pas de faux témoignage.  Il est interdit de mentir ou 
d’accuser quelqu’un à tort.

10. Tu ne convoiteras pas ce qui appartient à ton prochain. Il faut 
être content de ce que l’on a et ne pas envier les autres.

Ces commandements montrent que la Torah n’est pas seulement 
faite de lois, mais qu’elle enseigne aussi le respect, la bonté et la 
responsabilité.

LA RÉACTION DU PEUPLE
Le peuple est très impressionné par ce qu’il entend et voit. Certains 
ont même peur. Ils demandent à moche de continuer à parler à la 
place de Hachem, car la voix d’Hachem est trop puissante. Moché les 
rassure et leur explique que cette révélation est là pour les aider à 
grandir et à suivre le bon chemin.

LE MESSAGE POUR NOUS
La paracha Yitro nous apprend de grandes leçons : Il faut savoir 
écouter les bons conseils. La Torah est un cadeau précieux. Chaque 
enfant d’Israël est capable de vivre selon les valeurs de la Torah.	
Le respect, la foi et la bonté sont essentiels

Même aujourd’hui, chaque fois que nous étudions la Torah ou que 
nous faisons une mitsva, c’est comme si nous étions de nouveau au 
mont Sinaï.

PARACHAT YITRO



Réponses1-B, 2-C, 3-B, 4-A, 5-B, 6-C, 7-B, 8-C, 9-A, 10-A

1. Qui est Yitro pour Moché ?

Pour devenir roiA

B

C

Pour fuir l’Égypte

Parce qu’il a entendu les miracles d’Hachem

2. Pourquoi Yitro vient-il rejoindre le peuple d’Israël ?

3. Que remarque Yitro chez Moché ?

Qu’il est maladeA

B

C

Qu’il travaille trop seul

Qu’il ne juge pas correctement

4. Quel conseil Yitro donne-t-il à Moché ?

De choisir des juges pour l’aiderA

B

C

De quitter le peuple

 De se reposer pendant un an

5. Où le peuple reçoit-il la Torah ?

Au mont Carmel

En faisant la guerre

Pluie et vent

7

Ils demandent à Moché de continuer à parler à la place de Hachem

Devenir un peuple de Torah et de valeurs

A

A

A

A

A

A

B

B

B

B

B

B

C

C

C

C

C

C

Au mont Sinaï

En construisant des maisons

Feu, tonnerre et chofar

12

De quitter la montagne

Voyager dans le désert

Au mont Névo

En se purifiant et en se préparant

Silence total

10

D’annuler les commandements

Construire des villes

6. Comment le peuple se prépare-t-il avant le don de la Torah ?

7. Quels phénomènes accompagnent la révélation au mont Sinaï ?

8. Combien de commandements sont donnés ?

9. Que demande le peuple après avoir entendu la voix d’Hachem 
?

10. Quel le message principal de la paracha Yitro ?

Son frèreA

B

C

Son beau-père

Son élève

HALAH'A DE LA SEMAINE

1. Je suis une phrase que tout Israël a dite 
ensemble avant de recevoir la Torah. Qui 

suis-je ?
Réponse: « Naassé Venichma »

2. Je suis un commandement qui se fait avec la 
bouche, mais mon danger est de le prononcer 

“pour rien”. Qui suis-je ?
Réponse: « Tu ne prononceras pas Mon nom en 
vain »

3. Je ne suis ni vue, ni touchée. Je fais trembler 
tout un peuple, mais je ne suis pas le feu. Je 

traverse les éclairs, mais je ne suis pas la lumière. 
Je suis entendue par tous… pourtant chacun me 
reçoit selon sa capacité. Après moi, plus rien ne 
sera jamais comme avant. Qui suis-je ?
Réponse: La voix de Hachem. 

Devinettes

LE KELI CHÉNI PENDANT CHABBAT : 
ÇA CUIT… OU PAS ?
Qu’est-ce qu’un keli chéni ?
On appelle keli chéni le récipient dans 
lequel on verse un plat depuis le keli 
richon, c’est-à-dire la marmite ou la 
casserole dans laquelle l’aliment a été 
cuit.
Par exemple : on verse de l’eau 
bouillante depuis une casserole sur le 
feu dans un verre. La casserole est un keli richon, le verre 
devient un keli chéni.
Même si l’eau dans le verre est très chaude, elle ne peut plus 
cuire. C’est une règle claire posée par nos Sages (Chabbat 
40b) : « Le keli richon cuit, le keli chéni ne cuit pas. »

Et les épices ?
Le Rambam écrit clairement : Il est permis d’ajouter des 
épices dans un plat contenu dans un keli chéni, même 
brûlant, car le keli chéni ne cuit pas. Le Beit Yossef adopte 
la même position.
Même des ingrédients qui épaississent ou cuisent dans un 
keli richon ne cuisent pas dans un keli chéni.
Le Chévet Halévi résume la position générale : selon le 
Talmud et l’ensemble des décisionnaires, il n’y a aucun 
interdit à utiliser un keli chéni, même très chaud. C’est 
également l’avis du Rambam, du Tour et du Choul’han 
‘Aroukh.

Aliment sec dans un keli chéni
La règle est la même, que l’aliment soit liquide, comme une 
soupe, ou solide et sec, comme de la viande, un œuf ou du 
riz.  Ainsi, il est permis de verser une soupe froide sur du 
riz brûlant dans un keli chéni, de saupoudrer du poivre noir 
sur un œuf ou une pomme de terre chaude.



05
4.

84
.0

1.
72

1


