Pahad David

MICHPATIM - 27 CHEVAT 5786 - 14 FEVRIER 2026
CHABBAT CHEKALIM

LAFFRANCHISSEMENT DE LA MATERIALITE,
CONDITION A PACCEPTATION DE LA TORAH

« Moché pénétra a lintérieur de la nuée et séleva sur la
montagne ; et Moché resta sur la montagne quarante jours et
quarante nuits. » (Chémot 24, 18)

Lorsque notre maitre Moché monta au ciel
pour y recevoir la Torah, les anges voulurent le
briler, avancant 'argument : « Que fait donc ce
mortel parmi nous ? ». Hachem lui dit de leur
répondre afin de repousser leur menace. Mais
il craignit d'étre brilé par leurs seules paroles.
D.ieu lui répondit alors : « Prends appui sur
Mon trone céleste et réponds-leur. » Et
effectivement, Moché puisa du trone céleste
la force d’ame nécessaire pour répondre a
I'argument des anges (Chabbat 88b).

Ce Midrach souléve plusieurs interrogations.
Tout dabord, pourquoi Moché a-t-il tant
redouté de répondre aux anges, alors quil
était monté au ciel en se pliant a I'ordre divin
et que, de plus, il sétait sanctifié et avait
atteint le niveau des créatures célestes ? En
outre, pourquoi, suite a son appréhension,
Hachem n’a-t-Il pas répondu Lui-méme aux
anges, mais a demandé a Moché de prendre
appui sur Son trone céleste, de maniere a y trouver l'inspiration
pour leur répondre convenablement ? Enfin, pourquoi était-il
nécessaire que Moché monte au ciel pour y recevoir la Torah ?
En effet, Hachem aurait pu, tout aussi bien, la lui transmettre sur
terre, dans le désert, ce qui aurait évité toutes ces altercations
entre lui et les anges. D'ailleurs, il est méme affirmé que la Torah
«n'est pas dans le ciel » (Dévarim 30, 12), donc, pour quelle raison
fallait-il quelle y soit donnée ?

La démarche suivante va nous permettre de répondre,
simultanément, a toutes ces difficultés.

Hachem désirait que Moché monte au ciel pour y recevoir la
Torah, afin de lui faire ressentir quil était 'élu de la création
et navait donc rien a craindre de l'attaque des anges. En effet,
lorsqu'un homme détient Torah et mitsvot, il s'éléve a un niveau
élevé et devient semblable aux créatures célestes. Du reste, les
anges avaient été créés, au départ, dans le but de servir 'lhomme
(Sanhédrin 59b), mais Adam perdit cet avantage, en méme temps
que son haut niveau, lorsqu’il fauta en consommant du fruit de
I'arbre de la connaissance, suite a quoi il perdit son statut d’élite
de la création.

Par contre, Moché, qui se sanctifia en sabstenant méme de
choses permises, puisqu'il se sépara de sa femme et jetina tout
le long de son séjour au ciel, s*¢leva ainsi au niveau des anges
et n'avait donc aucune raison de craindre la confrontation. Au
contraire, le fait que la Torah lui ait été¢ donnée au ciel lui a
permis de prendre conscience que celui qui se voue a son étude
devient semblable aux saintes créatures célestes. Toutefois,
n'étant lui-méme pas encore conscient de son haut niveau, il
appréhenda la menace des anges, les croyant
supérieurs a lui et s'estimant donc incapable
de leur fournir une réponse satisfaisante.

Hachem s’est abstenu de répondre a la place
de Moché, car Il désirait quil trouve lui-
méme un contre-argument a celui des anges.
Ceci constitue un message, aussi bien pour
Moché que pour les hommes des générations
a venir : il nous incombe de nous habituer
a répondre aux anges et a contrecarrer
leurs arguments, car, apres cent vingt ans,
lorsque nous monterons au ciel, nous les
cotoierons, si toutefois notre jugement aura
été favorable, et devrons nous mesurer a leurs
questions. Ainsi, en rétorquant lui-méme aux
anges, Moché transmit cette force a toutes les
générations a venir.

En outre, nous pouvons ajouter que la Torah
devait étre donnée au ciel en raison de la
symbolique que cela véhicule, a savoir la
nécessité, pour 'homme, de rompre tout lien avec la matérialité,
afin de s'élever et d'étre en mesure de recevoir la Torah. En effet,
la matiere et la Torah sont deux réalités radicalement opposées
et, si 'homme désire que celle-ci se maintienne en lui, il doit
renoncer aux vanités de ce monde. Aussi, le fait que Moché ait
jetiné pendant quarante jours, lors de son séjour au ciel pour
y recevoir la Torah, constitue pour nous un message quant
a limpératif de rompre avec la matérialité pour se qualifier a
recevoir la Torah.

Il est intéressant de remarquer que méme la tente d’assignation
ne représentait pas un endroit suffisamment saint et spirituel
pour étre choisi comme théatre du don de la Torah, du fait
quil était garni dobjets matériels, comme par exemple les
tentures. Ceci souligne, une fois de plus, limpératif de rompre
radicalement avec la matérialité afin de mériter le maintien de la
Torah en soi. En outre, pour transmettre la Torah au peuple juif,
Hachem s'est révélé sur une montagne, symbole de la rupture
avec la terre et du dépassement de la matiere. Ceci constitue
une lecon pour tous les hommes des générations a venir qui
désirent étre des réceptacles de Torah.

i ..
LU




Etre des hommes de sainteté
"oaRD KD D AT D % IR UTRTNY
(35 Mw)

« Vous serez pour Moi des hommes de sainteté, et la viande déchi-
rée dans les champs, vous n'en mangerez pas. »

Le Baal Shem Tov expliqua a ses disciples que, bien que ce verset
et ce commandement concernent explicitement l'interdiction
de consommer de la viande tréfa, il renferme en réalité un
enseignement bien plus large et profond. Il nous révele la
sainteté et la grandeur intrinseques de chaque Juif. En effet,
tout Juif, quel qu'il soit, est la couronne de la Création, et c'est
pour lui que tous les mondes ont été créés. Plus encore, Hachem
a déja appelé chacun d'entre nous par un titre de noblesse
spirituelle, en déclarant : « Vous serez pour Moi un royaume de
prétres » (1,10 MW).

Des lors, le commandement: « Vous serez pour Moi des hommes
de sainteté » ne s'adresse pas a une élite, mais a chaque Juif sans
exception. Que signifie concretement cette exigence ?

Elle nous enseigne que nous avons le devoir permanent de de-
meurer dans un état d’élévation spirituelle, de ne pas nous dé-
tourner ni distraire notre esprit de la sainteté.

La nature méme de I'hnomme lillustre: il marche droit, la téte
levée vers le haut, pour indiquer que sa mission est de tendre
vers la spiritualité et la sainteté. A I'inverse, I'animal avance la
téte penchée vers le sol, symbole de son attachement a la maté-
rialité, qui constitue sa fonction et son essence.

Nos Sages soulignent également cette idée dans le Midrach a
propos du verset : « Yaacov se réveilla de son sommeil » (5°%N92
1 ,m2). Ils expliquent: ne lis pas de son sommeil (L), mais
de sa Michna (3wnD). Autrement dit, méme lorsqu'il dormait,
Yaakov restait attaché a sa Torah et a son étude, sans jamais se
détacher de la sainteté.

Dans le méme esprit, Rabbi Aharon Shmouel d'Ostraha témoi-
gna que le Baal Shem Tov était si profondément lié a la sainte-
té que méme lorsqu’il parlait de choses profanes, sa pensée ne
quittait jamais les spheres de la kedoucha.

Ses paroles briilaient comme des braises de feu, et lui-méme
ressemblait a une échelle posée sur la terre, dont le sommet
atteignait les Cieux.

HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

LA BRAKHA DEPUIS L'AVION

La communauté de Strasbourg était secouée : le fils
d'une de ses familles était si gravement malade que les
médecins désespéraient de pouvoir le guérir.

Désemparés, ses proches se rendirent sur la tombe du
Tsadik Rabbi ‘Haim Pinto zatsal, au Maroc et priérent de
tout ceeur pour qu'il puisse se relever de sa maladie.

A Tlissue de cette priere, Rabbi Mordékhai Knafo, mon
hote lors de mes séjours au Maroc, s'adressa ainsi au
pére du malade : « Rabbi David ‘Hanania Pinto chelita, le
petit-fils de Rabbi ‘Haim Pinto zatsal, se trouve a présent
a laéroport. Essayez de vous y rendre rapidement pour
lui demander une brakha. Prenez une bouteille d'eau sur
laquelle le Rav fera la bénédiction et, si D.ieu veut, votre
fils guérira ! »

Doté d'une foi puissante dans les Tsadikim, le pere du
malade se hata de prendre la route pour l'aéroport,
priant pour que mon avion soit retardé afin qu'il puisse
me voir et me demander ma brakha.

Lorsqu’il arriva enfin a l'aéroport, 'heure du décollage
était proche et tous les passagers étaient déja installés
dans l'avion. Mais, notre ami ne se laissa pas décourager
et se mit a implorer a chaudes larmes le personnel de
l'aéroport de lui permettre de monter a bord de l'avion
quelques instants, le temps de recevoir ma brakha pour
son fils qui était gravement malade.

Grace a D.ieu, l'incroyable se produisit : ils eurent pitié
de lui et lui permirent de monter a bord de I'avion. Plus
encore, ils retarderent pour lui 'heure du décollage !

Une fois qu'il m'eut présenté sa demande, je le bénis en
lui souhaitant du fond du ceeur que son fils guérisse en-
tierement par le mérite de mes saints ancétres. Grace a
D.ieu, ce fut le cas. Le miraculé eut ensuite le bonheur
de se marier et d’avoir trois enfants, en lui en souhaitant
d’autres.

Nul doute que cest la foi pure de cet homme en D.ieu
et dans les Tsadikim, a méme d'éveiller la Miséricorde
divine de par leur attachement a la Torah, qui lui va-
lut cette dérogation exceptionnelle, monter a bord de
l'avion sans contrdle, tandis que tous les passagers et le
personnel de bord attendaient patiemment qu’il regoive
ma brakha.



\ =~ LA MISHNA DE LA SEMAINE

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (2, 2)

IR THD 707 NN N T 027 N3 by 139
mEY PRY IR 915Ny DR DR DYy YN 117 0
YT MaLT oY z:’b::y-: by ;MY N A3 SIS TaNGi
DTEY ONZTL (YT OOISR MY Dy nw‘p z:%y

oy 1oND 290 ot c:*b;: -:E';m N 5TEY

Rabbane Gamliel, fils de Rabbi Yéhouda Hanassi dit : « Létude de
la Torah assortie d'un travail est salutaire, car Ueffort pour les
deux fait oublier la faute. Toute étude de la Torah qui nest pas
assortie d'un travail finit par étre annihilée et entraine la faute.
Tous ceux qui s'occupent de la communauté devront le faire de
maniére désintéressée. Le mérite de leurs ancétres les soutient ; le
souvenir de leur piété subsistera a jamais. Et vous, je vous attribue
un grand salaire, comme si vous aviez vous-mémes agi. »

ET YOUS, JE VOUS ATTRIBUE UN GRAND SALAIRE,
COMME SI VOUS AVIEZ VOUS-MEMES AGI

Cette sentence est difficile a comprendre. Sont évoqués ici ceux qui
ceuvrent pour la communauté. Pourquoi Dieu leur attribue-t-il un
salaire comme s'ils avaient agi, plutdt que le salaire correspondant a
ce quils ont fait ? Il faut également comprendre ce que le Tana promet
juste avant, a savoir que le mérite de leurs ancétres les soutiendra et
que le souvenir de leur piété subsistera a jamais. Quel est donc le lien
entre ces propos ?

Le Tana s'adresse ici aux chefs de communauté qui ceuvrent dans le but
que les membres de leur communauté fassent téchouva. Il leur enjoint
d’agir de maniere désintéressée et de diffuser une Torah de vérité, le
mot véatem (« et vous ») est composé de mémes lettres que le mot
véémeth (« et la vérité »), a linstar des saints patriarches qui ne visaient
ni récompense ni honneurs. La Guémara rapporte (Sota 10a) ainsi
quAvraham avinou diffusait le Nom de Dieu aupres de chaque passant
et lui servait a manger et a boire a ses propres frais afin quil apprenne
a bénir Dieu.

De méme, lorsque les chefs de communauté ceuvrent seulement
pour la vérité, et que ceux quils ont introduits sous les ailes de la
Présence divine éduquent a leur tour les membres de leur famille dans
cette voie, alors « le souvenir de leur piété subsistera a jamais ». En
effet, sans leurs efforts pour ramener ces personnes a la pratique de
la Torah et des mitsvot, tous leurs descendants auraient été perdus.
Cest pourquoi Dieu considere ces chefs de communauté comme les
« créateurs » de toutes ces ames, comme il est dit a propos d'Avraham
avinou (Béréchit 12, 5) : « Et les gens quils avaient ‘faits’a Harane. » Nos
maitres expliquent (Sanhédrine 99b) : « Du fait quil les a convertis et
les a introduits sous les ailes de la Présence divine, le texte le considere
comme les ayant formés. »

Or, il n'est possible d’agir de maniere désintéressée quen sappuyant
sur le mérite des peres, notamment dAvraham avinou qui n‘agissait
ni pour les honneurs, ni pour une récompense. A son instar, on doit
rapprocher les gens de Dieu de maniere désintéressée. La michna
ajoute que le mérite des peres assistera ceux qui agissent dans ce sens,
et que, par cela, le souvenir de leur piété subsistera a jamais.

COMMENT SE REPENTIR... VRAIMENT ?

Imagine que les paroles soient comme des fleches,
une fois lancées, on ne peut pas toujours les
rattraper...

Quand on a dit quelque chose sur quelqu'un qui peut
lui faire du tort, on a touché deux cibles a la fois:
Envers Hachem et envers la personne concernée

Bonne nouvelle: Pour Hachem, la téchouva est
possible grace a trois clés:

1. Regretter sinceérement ce quon a dit
2. Reconnaitre sa faute
3. Décider fermement de ne plus recommencer
Mais attention ! Cela ne suffit pas pour réparer le
tort causé a l'autre.

Envers la personne il n'y a qu'un seul chemin: Aller
lui demander pardon, avec humilité et sincérité.

ET SI LE MAL N'EST PAS ENCORE
ARRIVE?

Si tes paroles n'ont pas encore causé de dégats,
tu as une responsabilité urgente: tout faire pour
empécher que cela arrive.

Astuce pratique : Retourne voir ceux qui ont
entendu tes paroles et dis-leur clairement : “Ce que
j'ai dit n'était pas exact, je me suis trompé.”

Clest parfois difficile... mais cest une immense

réparation.

La vraie téchouva ne sarréte pas au regret dans
le coeur, elle passe aussi par le courage de réparer
avec les autres.

o CECEVOR
LES COURS

DE 5 MIN DU TSADIK N

SECRETARIAT DU RAV

(2058 792 90 03
KOLHAIM@HPINTO.0RG.IL

Scannez ici




e O- PERLES SUR LA PARACHA
YL

OR HAHAIM HAKADOCH
La raison de la grandeur de Moché Rabbénou
(3,75 W) MY 9P XS DY Wy KD 0N 'AOR TS I v

« Moché s’approcha seul de Hachem ; eux ne s'approcheront pas, et
le peuple ne montera pas avec lui. » (Exode 24, 2)

Il ne fait aucun doute que quiconque lit ce verset reste stupéfait et
s'interroge : pourquoi et grace a quoi Moché Rabbénou a-t-il mérité
une proximité si exceptionnelle et une affection si immense de la
part de I'Eternel ?

Le Or HaHaim Hakadoch répond, dans son commentaire sur la
paracha Vayikra. Il y explique, par une allusion profonde, les versets
suivants : « Il appela Moché, et Hachem lui parla... Lorsquun homme
parmi vous offrira une offrande a Hachem... » (Vayikra 1, 1-2)

Le Or HaHaim explique que les enfants d’Israél voyaient de leurs
propres yeux a quel point Hachem aimait Moché Rabbénou : a
chaque fois, Il 'appelait et s’entretenait avec lui face a face, depuis le
Michkan, comme un homme parle a son ami.

En voyant cette proximité extraordinaire, Israél sétonnait. Qu'a
donc fait Moché pour mériter une telle relation avec le Créateur ?

Cest a cela que la Torah fait allusion lorsque Hachem dit : « Parle aux
enfants d'Israél et dis-leur : Adam ki yakriv mikem, lorsqu'un homme
parmi vous se rapproche... »

Autrement dit : Dis-leur que s’ils voient un homme que Hachem
rapproche de Lui avec tant damour, c'est “mikem”, a cause de vous
et pour vous.

Si Moché Rabbénou a été élevé a un tel degré, si Hachem lui a parlé
bouche a bouche, cest parce qu’il s'est totalement donné pour le
peuple juif, il s'est épuisé pour eux, les a guidés, instruits et dirigés
sur le droit chemin, sans jamais penser a lui-méme.

Tout effort, toute peine qu'un homme fournit pour le bien du peuple
d’Israél ne se perd jamais.

Hachem lui accordera, en retour, élévation, bénédiction et réussite,
et jamais il n'en sortira perdant.

A ce sujet, on raconte qu'un jour quelqu'un s'adressa au Hazon Ici et
lui demanda : « De quoi vit 'honorable Rav ? »

Le Tsadik répondit simplement : « Je vis du fait d'aider des Juifs. »

La véritable grandeur ne vient ni du pouvoir ni de I'honneur
personnel, mais du dévouement sincere pour autrui.

Celui qui vit pour Israél, Hachem vit avec lui.

BEN ICH HAI

Se rapprocher de Hachem : tout dépend de toi
(3,775 mmw) oy 0y 8D oym iy 8O oM, 758 T meh v

« Moché s’approcha seul de Hachem ; eux ne
~ s'approchérent pas, et le peuple ne monta pas avec
| lui. » (Exode 24; 2)
Le Ben Ich ‘Hai écrit: Quiconque contemple ce verset
voit clairement que Moché Rabbénou a mérité une
proximité immense et exceptionnelle avec Hachem.
Naturellement, chacun de nous aspire a atteindre cette proximité
divine. Mais une question se pose : comment y parvenir ?

La réponse est la suivante : tout dépend de 'homme lui-méme.
Cest 'homme qui détermine s'il méritera la proximité d'Hachem, et
jusqu'a quel degré.

Cest précisément ce que la Torah suggére en disant : « Moché
sapprocha seul de Hachem ». Autrement dit, celui qui désire se
rapprocher d'Hachem, de qui cela dépend-il ? La Torah répond
clairement : cela dépend uniquement de 'homme.

Moché amérité la proximité divine parce qu'il a, de sa propreinitiative,
fait le pas, s'est avancé et a cherché a se rapprocher d'Hachem. En

retour, Hachem I'a rapproché de Lui. Plus 'homme sefforce de
se rapprocher d’'Hachem, plus Hachem Se rapproche de lui.
ATinverse, pourquoi le reste du peuple d’Israél n'a-t-il pas mérité
cette méme proximité ? La Torah I'explique explicitement : « Eux
ne sapprocherent pas, et le peuple ne monta pas avec lui », ils
n'ont pas essayé de se rapprocher. Des lors, Hachem ne Sest pas
rapproché d’eux comme Il I'a fait avec Moché.

Le Ben Ich ‘Hai rapporte alors une histoire éclairante: Un jour,
un Juif vint trouver un juste et lui demanda d’écrire pour lui
une kamea (amulette), afin qu'il trouve grace et faveur aux yeux
d’'Hachem, et qu'il mérite ainsi Sa proximité et Son abondance.
Le tsadik le fit asseoir pres de lui et commencga a écrire.

Une fois I'écriture terminée, 'homme remarqua quun mot y
figurait : « 21 » (Miyomi). Intrigué, il demanda : « Maitre, quelle
est la signification de ce “Nom saint” ? »

Le tsadik sourit et répondit : « Ce n'est pas un mystere. Ce sont
simplement les initiales de: « 730 WY TR WYL »,
«Tes actes te rapprochent, et tes actes téloignent.» De 13,
comprends que tout dépend uniquement de toi. »

La proximité avec Hachem n'est ni magique ni automatique. Elle
se construit par nos choix, nos efforts et nos actes. Chaque pas
que 'homme fait vers le Ciel, le Ciel le fait en retour, et parfois
bien davantage.

ABIR YAAKOV
Nous sommes tous dans le méme bateau
(13,35 ) "D &S Tova Ny Sopn 8O ooy

« Tu ne maudiras pas le juge, et le dirigeant de
ton peuple, tu ne le maudiras pas. » (Exode 22, 27)

De ce verset, nous apprenons quil est interdit de maudire le
dirigeant d'Israél. Mais une question se pose : pourquoi la Torah
ajoute-t-elle le mot « Y3 - de ton peuple » ?

N'aurait-il pas suffi d'écrire simplement : « et le dirigeant, tu ne
le maudiras pas » ?

Rabbi Yaakov Abou’hatsira explique, dans son ouvrage Makhsof
Halavan (parachat Kedochim), que la Torah veut ici nous
transmettre un principe fondamental: le peuple dlsraél est
responsable les uns des autres (Kol Israél arevim zé bazé).
Lorsquun Juif accomplit une mitsva, il attire le bien et la
bénédiction sur tout le peuple. A linverse, a D.ieu ne plaise,
lorsqu’il commet une faute, il cause un dommage non seulement
a lui-méme, mais a I'ensemble d’Israél.

Cest pourquoi la Torah précise: « Le dirigeant de ton peuple
tu ne maudiras pas », car en fautant, tu portes atteinte a ton
peuple, a l'intérieur méme de ta communauté.

Une seule mauvaise action peut entrainer des conséquences
négatives pour tous, puisque nous sommes liés les uns aux
autres.

Nos Sages illustrent cette idée par une parabole saisissante
rapportée au nom de Rabbi Chimon bar Yo'hai: Un groupe de
personnes embarqua sur un grand navire pour une traversée
en mer. Chacun entra dans sa cabine pour s'installer, lorsqu'on
entendit soudain des bruits de percage.

Les agents de sécurité accoururent et découvrirent un homme
en train de percer un trou dans le sol de sa cabine. « Que fais-tu
? Veux-tu que nous coulions tous ?! » lui crierent-ils.

Mais 'homme répondit calmement : « J'ai loué cette cabine, jaile
droit d'y faire ce que je veux. »

Ils lui répliquerent : « Insensé ! Si tu perces un trou sous tes
pieds, cest tout le navire que tu fais sombrer ! »

Chaque faute que nous commettons est comme un trou dans
la coque du bateau, elle met en danger I'ensemble du peuple. A
linverse, chaque mitsva renforce le navire et apporte protection,
abondance et bénédiction a tous.

Nous sommes tous dans le méme bateau. Ce que je fais
m'affecte... mais affecte aussi chacun d’entre nous.



RAV NATHAN TSVI FINKEL -
LE SABA DE SLABODKA
(1849-1927)

Rav Nathan Tsvi Finkel, connu dans tout le monde de la
Torah sous le nom du “Saba de Slabodka”, fut l'un des plus
grands éducateurs et penseurs du judaisme d’Europe de
UEst. Disciple direct de Rabbi Israél Salanter, fondateur du
mouvement du Moussar, il donna a cette voie spirituelle une
dimension nouvelle, profonde et marquante: la grandeur de
’homme, Gadlut HaAdam.

UN DISCIPLE HORS DU COMMUN

Né en Lituanie, Rav Nathan Tsvi se distingua tres jeune par
son intelligence, sa sensibilité spirituelle et surtout par sa
compréhension exceptionnelle de 'ame humaine. Lorsqu'il
étudia aupres de Rabbi Israél Salanter, ce dernier reconnut
immédiatement en lui un esprit capable de transmettre le
Moussar non par la crainte, mais par 'élévation.

Alors que beaucoup insistaient sur la petitesse de 'lhomme
face a Hachem, le Saba de Slabodka osa affirmer: “’homme
est grand, car il a été créé a limage de D.ieu” Cette
idée révolutionnaire allait transformer des générations
entieres.

LA YECHIVA DE SLABODKA : FORMER
DES GEANTS

Ala téte de la Yeshiva de Slabodka, prés de Kovno, le Saba
batit bien plus quun centre d'étude: il construisit des
hommes. Chaque détail comptait: la tenue vestimentaire,
la posture, la facon de parler, le respect de soi et des autres.

UNE HISTOIRE CELEBRE

On raconte qu'un éléve entra un jour a la yéchiva avec des
vétements négligés. Le Saba ne le réprimanda pas. Il Iinvita
a sasseoir et lui dit doucement : « Un prince ne peut pas
s’habiller comme un mendiant. »

Léleve comprit le message: se respecter, cétait reconnaitre
la noblesse de son ame.

LE REGARD QUI CHANGE UNE VIE

Le Saba possédait un regard pénétrant, capable de voir le
potentiel caché chez chacun.

Un jeune homme timide, presque effacé, se considérait
comme médiocre. Le Saba le convoqua et lui parla
longuement de ses capacités, de la mission unique que
D.ieu lui avait confiée. Des années plus tard, ce jeune
homme devint I'un des grands rabbins de sa génération. Il
confia: «Je ne suis devenu quelqu'un que parce que le Saba
a cru en moi. »

UNE EXIGENCE
MELEE A UNE INFINIE
DOUCEUR

Malgré sa vision ¢élevée de
'homme, Rav Nathan Tsvi était
extrémement exigeant. 1l ne
supportait nila médiocrité morale nila
petitesse d'esprit. Mais jamais il n’humiliait.

Un éleve commit une faute grave. Au lieu de le renvoyer, le
Saba l'accueillit chaleureusement, l'invita a marcher avec
lui et lui parla de la noblesse de son ame, de la douleur que
cela lui causait de voir un diamant couvert de poussiere.
Léleve fondit en larmes et changea radicalement de
comportement.

FORMER LES DIRIGEANTS DU MONDE
JUIF

De la Yeshiva de Slabodka sortirent des géants comme Rav
Aharon Kotler, Rav Avraham Yeshaya Karelitz (le Hazon
Ich), Rav Yaakov Kaminetsky

Tous porterent 'empreinte du Saba : dignité, profondeur,
responsabilité morale.

UNE VISION QUI DEPASSAIT SON
EPOQUE

A une époque de pauvreté extréme et de persécutions,
il osa parler de noblesse, de grandeur, de responsabilité
individuelle. Il répétait souvent: “Si 'homme savait qui il
est, il ne fauterait jamais”

Pour lui, le Moussar n'était pas une liste d’interdits, mais
un chemin pour révéler la beauté intérieure de I'ame juive.

LA FIN D’UNE VIE, LE DEBUT D’'UN
HERITAGE

Rav Nathan Tsvi Finkel quitta ce monde en 1927. A son
enterrement, des milliers de personnes pleurérent non
seulement un maitre, mais un pere spirituel. Son héritage
traversa les générations, jusque dans les grandes yéchivot
d’Israél et dAmérique.

LE MESSAGE ETERNEL DU SABA DE
SLABODKA

Le Saba nous a légué un message puissant et intemporel:
Croire en la grandeur de 'homme, c'est croire en la
grandeur de la Torah.

Dans un monde qui rabaisse souvent l'individu, sa voix
résonne encore: “Sois conscient de ta valeur, et tu
deviendras ce que tu es réellement”

Cette année, sa hiloula tombe le lundi 16 février. Que son
mérite nous protege.



T

PARACHAT MICHPATIM

Apréslagranderévélationdudondela Torahau
mont Sinai, la paracha Michpatim nous montre
comment vivre concrétement avec la Torah
au quotidien. Hachem n’a pas donné seulement
des paroles sacrées ou des idées spirituelles: Il
a aussi donné des régles de vie pour apprendre
a étre justes, honnétes et attentifs aux autres.

Le mot Michpatim signifie les lois. Ce sont des lois qui
nous aident a bien nous comporter avec les autres, dans
la famille, a l'école, avec les voisins, et méme avec des
personnes que l'on ne connait pas.

DES LOIS POUR VIVRE ENSEMBLE

La Torah commence par expliquer que chaque personne
est importante et mérite le respect. Elle parle de
situations de la vie quotidienne: que faire si quelquun
abime l'objet d’'un autre ? Comment réparer une erreur
? Comment étre juste quand deux personnes ne sont pas
d'accord ?

Hachem nous apprend que lorsque l'on fait une bétise, il
ne suffit pas de dire « pardon »: il faut aussi réparer ce
que l'on a cassé. Cela nous apprend & étre responsables
de nos actes.

PRENDRE SOIN DES PLUS FAIBLES

La paracha insiste beaucoup sur une chose trés
importante: faire attention aux personnes faibles. La
Torah parle de lorphelin, de la veuve et de l'étranger.
Ce sont des personnes qui peuvent se sentir seules ou
tristes. Hachem nous demande de les aider, de leur parler
gentiment et de ne jamais leur faire de peine.

Cela nous apprend que la vraie grandeur d'une personne
se voit dans la fagon dont elle traite ceux qui ont besoin
d'aide.

L’HONNETETE AVANT TOUT

Dans Michpatim, la Torah explique quiil est interdit de
mentir, de voler ou de tricher. Méme si personne ne
regarde, Hachem voit tout. Etre honnéte, c'est faire ce
qui est juste, méme quand c’est difficile.

La Torah nous enseigne aussi quun juge doit étre
équitable: il ne doit pas favoriser ses amis ou les
personnes riches. La justice doit étre la méme pour tous.

RESPONSABILITE ET ATTENTION

La paracha parle aussi d'animaux et dobjets. Par
exemple, si un animal fait des dégdts, son propriétaire
doit étre vigilant et responsable. Cela nous apprend a
faire attention & ce qui nous appartient et a éviter de
faire du mal aux autres, méme sans le vouloir.

AIDER MEME SON ENNEMI

Une des lois les plus étonnantes de Michpatim est celle-
ci: si tu vois l'dne de ton ennemi tomber sous sa charge,
tu dois l'aider & se relever. La Torah nous apprend que la
bonté est plus forte que la colére. Méme quand on n‘aime
pas quelqu’un, on doit agir avec bonté.

SE RAPPROCHER D’HACHEM

La paracha se termine par un moment trés spécial :
Moché monte sur le mont Sinai, et le peuple d'Israél dit
une phrase magnifique :

« Naassé véNichma », “Nous ferons et nous

comprendrons.”

Cela signifie que les Bné Israél ont accepté la Torah avec
amour et confiance, méme avant de tout comprendre. Ils
ont montré quils faisaient confiance @ Hachem, comme
un enfant qui fait confiance & ses parents.

Michpatim nous apprend que la Torah n’est pas seulement
dans les livres ou & la synagogue. Elle est dans nos
gestes de tous les jours: dire la vérité, aider un camarade,
respecter les régles, étre gentil avec les autres, réparer

ses erreurs.

Chaque bonne action, méme petite, rend le monde
meilleur. Et quand on agit avec justice et bonté, on
devient un véritable partenaire dHachem dans le monde.



PEUT-ON RECHAUFFER UN PLAT PENDANT
CHABBAT?

Dans le traité Chabbat, nos Sages racontent
que Rabbi Aba préparait sa poule avant
Chabbat.

Le lendemain, pendant Chabbat, il la placait
simplement dans un récipient chaud pour la
réchauffer.

1. Que signifie le mot “Michpatim” ?

Pourquoi cela était-il permis ?

-

[0]

»

)

n ]
AN N N

[ ‘Les miracles

Parce qu'il existe un grand principe en halakha: « Un plat déja
2. Ot Moché a-t-il regu ces lois ? cuit n'est pas considéré comme étant recuit »

u Au mont Sinai
G En Egypte

[ ‘AJérusalem

Autrement dit : il n’y a pas de cuisson apres cuisson.

Si un aliment a été entiérement cuit avant Chabbat, le fait de le
réchauffer ne constitue pas une nouvelle cuisson.

A N N

Attention a Uapparence !

Méme lorsqu'une chose est permise, il faut parfois faire
attention... a ce que cela donne limpression. Réchauffer un

3. Que doit-on faire si l'on casse Uobjet de quelqu’un ?

u Réparer le dommage ] plat sur un feu découvert est interdit, non pas parce que l'on
- - - - cuit réellement, mais parce que cela ressemble a une action de
G Faire comme si de rien n'était ] .
cuisson.
[ ‘ Accuser quelquun d'autre ] En revanche, lorsque le feu est couvert, il est clair pour tout
le monde que l'on ne cuisine pas, mais que lI'on réchauffe
. At (F impl )
4. Qui la Torah demande-t-elle de protéger tout particuliérement ? simpleSy
u Les personnes riches J Plaque de Chabbat (plata)
G Les chefs du peuple J On peut y poser un plat déja cuit, car personne ne cuisine dessus:
on s’en sert uniquement pour garder les plats au chaud.
[ ‘ Les orphelins, les veuves et les personnes seules ]

Flammes couvertes par une plaque métallique

Méme principe: ce n'est pas une maniére normale de cuisiner,

5. Comment un juge doit-il juger selon la Torah ?
donc c'est permis.

u En aidant ses amis

G Avec justice et honnéteté

Plat sec ou plat liquide ?

Des plats secs (riz, feuilletés, pommes de terre, etc.) ou
majoritairement secs (riz avec un peu de sauce) peuvent étre
réchauffer pendant Chabbat.

P A N

[ ‘ Selon son humeur

6. Est-il permis de mentir si personne ne nous voit ? Pour des plats liquides (soupes, sauces tres fluides) il est interdit

u N ] de les réchauffer, car pour un liquide, il existe une cuisson aprés
on cuisson.

G QOui, parfois ]

[ ‘ QOui, si c’est pratique ]

7. Que faut-il faire si 'on voit animal de son ennemi en difficulté ?
u Se réjouir J
G L'ignorer J

Devinettes

(o] Loider ase retever ) Je suis une interdiction de faire
8. Que signifie la phrase “Naassé véNichma” ? e souffrir... pa_rce que vous avez connu
( Nous écouterons et nous parlerons ce sentlment en Egypte“‘ QUI ne fﬂut-ll Pas

opprimer ?

G Nous ferons et nous comprendrons J " .
Réponse: L’étranger, la veuve et Uorphelin.

P N N

[ ‘ Nous comprendrons avant d’agir

9. La paracha Michpatim parle-t-elle de la vie quotidienne ? Je suis la premiére personne dont la

e Torah parle aprés le don de la Torah,
et je travaille pendant six ans maximum.
Qui suis-je ? Réponse: L’esclave juif

( Non, seulement de priéres

G Oui, de nombreuses situations de tous les jours

A N

( Uniquement des fétes

10. Quel est le message principal de la paracha Michpatim ? Je suis une année ol la terre se repose
Etre riche et puissant @ et ol on ne travaille pas les champs.
Qui suis-je ? Réponse: La Chemita

Etre malin avec les autres

Q|

o
P N7 N

‘ Etre juste, honnéte et bon

Réponses: 1-b, 2-a, 3-a, 4-c, 5-b, 6-q, 7-c, 8-b, 9-b, 10-c




 Jumeaux

Parml une multitude de dessins tous différents,
deux sont strictement identiques.

Sauras-tu les retrouver ?

74rtinshow‘ &




