
MICHPATIM - 27 CHEVAT 5786 - 14 FÉVRIER 2026 
CHABBAT CHÉKALIM

Pahad DavidPahad David
Divrei Torah extraits des 

enseignements du Tsaddik Rabbi 
David ‘Hanania Pinto chlita

Maskil Lédavid Par contre, Moché, qui se sanctifia en s’abstenant même de 
choses permises, puisqu’il se sépara de sa femme et jeûna tout 
le long de son séjour au ciel, s’éleva ainsi au niveau des anges 
et n’avait donc aucune raison de craindre la confrontation. Au 
contraire, le fait que la Torah lui ait été donnée au ciel lui a 
permis de prendre conscience que celui qui se voue à son étude 
devient semblable aux saintes créatures célestes. Toutefois, 
n’étant lui-même pas encore conscient de son haut niveau, il 

appréhenda la menace des anges, les croyant 
supérieurs à lui et s’estimant donc incapable 
de leur fournir une réponse satisfaisante.

Hachem s’est abstenu de répondre à la place 
de Moché, car Il désirait qu’il trouve lui-
même un contre-argument à celui des anges. 
Ceci constitue un message, aussi bien pour 
Moché que pour les hommes des générations 
à venir  : il nous incombe de nous habituer 
à répondre aux anges et à contrecarrer 
leurs arguments, car, après cent vingt ans, 
lorsque nous monterons au ciel, nous les 
côtoierons, si toutefois notre jugement aura 
été favorable, et devrons nous mesurer à leurs 
questions. Ainsi, en rétorquant lui-même aux 
anges, Moché transmit cette force à toutes les 
générations à venir.

En outre, nous pouvons ajouter que la Torah 
devait être donnée au ciel en raison de la 
symbolique que cela véhicule, à savoir la 

nécessité, pour l’homme, de rompre tout lien avec la matérialité, 
afin de s’élever et d’être en mesure de recevoir la Torah. En effet, 
la matière et la Torah sont deux réalités radicalement opposées 
et, si l’homme désire que celle-ci se maintienne en lui, il doit 
renoncer aux vanités de ce monde. Aussi, le fait que Moché ait 
jeûné pendant quarante jours, lors de son séjour au ciel pour 
y recevoir la Torah, constitue pour nous un message quant 
à l’impératif de rompre avec la matérialité pour se qualifier à 
recevoir la Torah.

Il est intéressant de remarquer que même la tente d’assignation 
ne représentait pas un endroit suffisamment saint et spirituel 
pour être choisi comme théâtre du don de la Torah, du fait 
qu’il était garni d’objets matériels, comme par exemple les 
tentures. Ceci souligne, une fois de plus, l’impératif de rompre 
radicalement avec la matérialité afin de mériter le maintien de la 
Torah en soi. En outre, pour transmettre la Torah au peuple juif, 
Hachem s’est révélé sur une montagne, symbole de la rupture 
avec la terre et du dépassement de la matière. Ceci constitue 
une leçon pour tous les hommes des générations à venir qui 
désirent être des réceptacles de Torah.

L’AFFRANCHISSEMENT DE LA MATÉRIALITÉ, 
CONDITION À L’ACCEPTATION DE LA TORAH

«  Moché pénétra à l’intérieur de la nuée et s’éleva sur la 
montagne  ; et Moché resta sur la montagne quarante jours et 
quarante nuits. »  (Chémot 24, 18)
Lorsque notre maître Moché monta au ciel 
pour y recevoir la Torah, les anges voulurent le 
brûler, avançant l’argument : « Que fait donc ce 
mortel parmi nous ? ». Hachem lui dit de leur 
répondre afin de repousser leur menace. Mais 
il craignit d’être brûlé par leurs seules paroles. 
D.ieu lui répondit alors  : «  Prends appui sur 
Mon trône céleste et réponds-leur.  » Et 
effectivement, Moché puisa du trône céleste 
la force d’âme nécessaire pour répondre à 
l’argument des anges (Chabbat 88b).

Ce Midrach soulève plusieurs interrogations. 
Tout d’abord, pourquoi Moché a-t-il tant 
redouté de répondre aux anges, alors qu’il 
était monté au ciel en se pliant à l’ordre divin 
et que, de plus, il s’était sanctifié et avait 
atteint le niveau des créatures célestes  ? En 
outre, pourquoi, suite à son appréhension, 
Hachem n’a-t-Il pas répondu Lui-même aux 
anges, mais a demandé à Moché de prendre 
appui sur Son trône céleste, de manière à y trouver l’inspiration 
pour leur répondre convenablement  ? Enfin, pourquoi était-il 
nécessaire que Moché monte au ciel pour y recevoir la Torah ? 
En effet, Hachem aurait pu, tout aussi bien, la lui transmettre sur 
terre, dans le désert, ce qui aurait évité toutes ces altercations 
entre lui et les anges. D’ailleurs, il est même affirmé que la Torah 
« n’est pas dans le ciel » (Dévarim 30, 12), donc, pour quelle raison 
fallait-il qu’elle y soit donnée ?

La démarche suivante va nous permettre de répondre, 
simultanément, à toutes ces difficultés.

Hachem désirait que Moché monte au ciel pour y recevoir la 
Torah, afin de lui faire ressentir qu’il était l’élu de la création 
et n’avait donc rien à craindre de l’attaque des anges. En effet, 
lorsqu’un homme détient Torah et mitsvot, il s’élève à un niveau 
élevé et devient semblable aux créatures célestes. Du reste, les 
anges avaient été créés, au départ, dans le but de servir l’homme 
(Sanhédrin 59b), mais Adam perdit cet avantage, en même temps 
que son haut niveau, lorsqu’il fauta en consommant du fruit de 
l’arbre de la connaissance, suite à quoi il perdit son statut d’élite 
de la création.



HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

LA BRAKHA DEPUIS L’AVION
La communauté de Strasbourg était secouée  : le fils 
d’une de ses familles était si gravement malade que les 
médecins désespéraient de pouvoir le guérir.

Désemparés, ses proches se rendirent sur la tombe du 
Tsadik Rabbi ‘Haïm Pinto zatsal, au Maroc et prièrent de 
tout cœur pour qu’il puisse se relever de sa maladie.

À l’issue de cette prière, Rabbi Mordékhaï Knafo, mon 
hôte lors de mes séjours au Maroc, s’adressa ainsi au 
père du malade : « Rabbi David ‘Hanania Pinto chelita, le 
petit-fils de Rabbi ‘Haïm Pinto zatsal, se trouve à présent 
à l’aéroport. Essayez de vous y rendre rapidement pour 
lui demander une  brakha. Prenez une bouteille d’eau sur 
laquelle le Rav fera la bénédiction et, si D.ieu veut, votre 
fils guérira ! »

Doté d’une foi puissante dans les Tsadikim, le père du 
malade se hâta de prendre la route pour l’aéroport, 
priant pour que mon avion soit retardé afin qu’il puisse 
me voir et me demander ma brakha.

Lorsqu’il arriva enfin à l’aéroport, l’heure du décollage 
était proche et tous les passagers étaient déjà installés 
dans l’avion. Mais, notre ami ne se laissa pas décourager 
et se mit à implorer à chaudes larmes le personnel de 
l’aéroport de lui permettre de monter à bord de l’avion 
quelques instants, le temps de recevoir ma brakha pour 
son fils qui était gravement malade.

Grâce à D.ieu, l’incroyable se produisit : ils eurent pitié 
de lui et lui permirent de monter à bord de l’avion. Plus 
encore, ils retardèrent pour lui l’heure du décollage !

Une fois qu’il m’eut présenté sa demande, je le bénis en 
lui souhaitant du fond du cœur que son fils guérisse en-
tièrement par le mérite de mes saints ancêtres. Grâce à 
D.ieu, ce fut le cas. Le miraculé eut ensuite le bonheur 
de se marier et d’avoir trois enfants, en lui en souhaitant 
d’autres.

Nul doute que c’est la foi pure de cet homme en D.ieu 
et dans les Tsadikim, à même d’éveiller la Miséricorde 
divine de par leur attachement à la Torah, qui lui va-
lut cette dérogation exceptionnelle, monter à bord de 
l’avion sans contrôle, tandis que tous les passagers et le 
personnel de bord attendaient patiemment qu’il reçoive 
ma brakha.

Histoire du Baal Chem Tov

Chabbat Chalom

Être des hommes de sainteté
שָּׂדֶה טְרֵפָה לֹא תֹאכֵלוּ“ הְיוּן לִי, וּבָשָׂר בַּ י־קֹדֶשׁ תִּ “וְאַנְשֵׁ

)שמות כב, ל(

« Vous serez pour Moi des hommes de sainteté, et la viande déchi-
rée dans les champs, vous n’en mangerez pas. »

Le Baal Shem Tov expliqua à ses disciples que, bien que ce verset 
et ce commandement concernent explicitement l’interdiction 
de consommer de la viande tréfa, il renferme en réalité un 
enseignement bien plus large et profond. Il nous révèle la 
sainteté et la grandeur intrinsèques de chaque Juif. En effet, 
tout Juif, quel qu’il soit, est la couronne de la Création, et c’est 
pour lui que tous les mondes ont été créés. Plus encore, Hachem 
a déjà appelé chacun d’entre nous par un titre de noblesse 
spirituelle, en déclarant : « Vous serez pour Moi un royaume de 
prêtres » (שמות יט, ו).
Dès lors, le commandement: « Vous serez pour Moi des hommes 
de sainteté » ne s’adresse pas à une élite, mais à chaque Juif sans 
exception. Que signifie concrètement cette exigence ? 

Elle nous enseigne que nous avons le devoir permanent de de-
meurer dans un état d’élévation spirituelle, de ne pas nous dé-
tourner ni distraire notre esprit de la sainteté.

La nature même de l’homme l’illustre: il marche droit, la tête 
levée vers le haut, pour indiquer que sa mission est de tendre 
vers la spiritualité et la sainteté. À l’inverse, l’animal avance la 
tête penchée vers le sol, symbole de son attachement à la maté-
rialité, qui constitue sa fonction et son essence.

Nos Sages soulignent également cette idée dans le Midrach à 
propos du verset : « Yaacov se réveilla de son sommeil » (בראשית 
טז  mais ,(משנתו) Ils expliquent: ne lis pas de son sommeil .(כח, 
de sa Michna (ממשנתו). Autrement dit, même lorsqu’il dormait, 
Yaakov restait attaché à sa Torah et à son étude, sans jamais se 
détacher de la sainteté.
Dans le même esprit, Rabbi Aharon Shmouel d’Ostraha témoi-
gna que le Baal Shem Tov était si profondément lié à la sainte-
té que même lorsqu’il parlait de choses profanes, sa pensée ne 
quittait jamais les sphères de la kedoucha.

Ses paroles brûlaient comme des braises de feu, et lui-même 
ressemblait à une échelle posée sur la terre, dont le sommet 
atteignait les Cieux.



La Mishna de la semaine 

Chabbat Chalomשבת שלום ומבורך

HAFETZ HAIM 
LES LOIS DU LACHONE HARA

Pour Pour recevoirrecevoir  
les cours les cours 

de 5 min du Tsadik

KOLHAIM@HPINTO.ORG.IL

 058 792 90 03 

SECRETARIAT DU RAV Scannez ici

COMMENT SE REPENTIR… VRAIMENT ?
Imagine que les paroles soient comme des flèches, 
une fois lancées, on ne peut pas toujours les 
rattraper…

Quand on a dit quelque chose sur quelqu’un qui peut 
lui faire du tort, on a touché deux cibles à la fois: 
Envers Hachem et envers la personne concernée

Bonne nouvelle: Pour Hachem, la téchouva est 
possible grâce à trois clés:

1. Regretter sincèrement ce qu’on a dit 

2. Reconnaître sa faute 

3. Décider fermement de ne plus recommencer 

Mais attention ! Cela ne suffit pas pour réparer le 
tort causé à l’autre.

Envers la personne il n’y a qu’un seul chemin: Aller 
lui demander pardon, avec humilité et sincérité.

ET SI LE MAL N’EST PAS ENCORE 
ARRIVÉ ?

Si tes paroles n’ont pas encore causé de dégâts, 
tu as une responsabilité urgente: tout faire pour 
empêcher que cela arrive.

Astuce pratique : Retourne voir ceux qui ont 
entendu tes paroles et dis-leur clairement : “Ce que 
j’ai dit n’était pas exact, je me suis trompé.”

C’est parfois difficile… mais c’est une immense 
réparation.

La vraie téchouva ne s’arrête pas au regret dans 
le cœur, elle passe aussi par le courage de réparer 
avec les autres.

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (2, 2)

יא אוֹמֵר: יָפֶה תַלְמוּד תּוֹרָה  י יְהוּדָה הַנָּשִׂ ל רַבִּ נוֹ שֶׁ ן גַּמְלִיאֵל בְּ רַבָּ
הּ  אֵין עִמָּ חַת עָוֹן; וְכָל תּוֹרָה שֶׁ כַּ נֵיהֶם מַשְׁ גִיעַת שְׁ יְּ רֶךְ אֶרֶץ, שֶׁ עִם דֶּ
יִהְיוּ  בּוּר  הַצִּ הָעֲמֵלִים עִם  וְכָל  עָוֹן;  וְגוֹרֶרֶת  טֵלָה  מְלָאכָה סוֹפָהּ בְּ
עוֹמֶדֶת  וְצִדְקָתָם  ן  מְסַיַּעְתָּ אֲבוֹתָם  כוּת  זְּ שֶׁ מַיִם,  שָׁ ם  לְשֵׁ עֲמֵלִים 

יתֶם. אִלּוּ עֲשִׂ ה כְּ כָר הַרְבֵּ לָעַד; וַאֲנִי מַעֲלֶה עֲלֵיכֶם שָׂ

Rabbane Gamliel, fils de Rabbi Yéhouda Hanassi dit : « L’étude de 
la Torah assortie d’un travail est salutaire, car l’effort pour les 
deux fait oublier la faute. Toute étude de la Torah qui n’est pas 
assortie d’un travail finit par être annihilée et entraîne la faute. 
Tous ceux qui s’occupent de la communauté devront le faire de 
manière désintéressée. Le mérite de leurs ancêtres les soutient ; le 
souvenir de leur piété subsistera à jamais. Et vous, je vous attribue 
un grand salaire, comme si vous aviez vous-mêmes agi. »

ET VOUS, JE VOUS ATTRIBUE UN GRAND SALAIRE, 
COMME SI VOUS AVIEZ VOUS-MÊMES AGI

Cette sentence est difficile à comprendre. Sont évoqués ici ceux qui 
œuvrent pour la communauté. Pourquoi Dieu leur attribue-t-il un 
salaire comme s’ils avaient agi, plutôt que le salaire correspondant à 
ce qu’ils ont fait ? Il faut également comprendre ce que le Tana promet 
juste avant, à savoir que le mérite de leurs ancêtres les soutiendra et 
que le souvenir de leur piété subsistera à jamais. Quel est donc le lien 
entre ces propos ?

Le Tana s’adresse ici aux chefs de communauté qui œuvrent dans le but 
que les membres de leur communauté fassent téchouva. Il leur enjoint 
d’agir de manière désintéressée et de diffuser une Torah de vérité, le 
mot véatem (« et vous ») est composé de mêmes lettres que le mot 
véémeth (« et la vérité »), à l’instar des saints patriarches qui ne visaient 
ni récompense ni honneurs. La Guémara rapporte (Sota 10a) ainsi 
qu’Avraham avinou diffusait le Nom de Dieu auprès de chaque passant 
et lui servait à manger et à boire à ses propres frais afin qu’il apprenne 
à bénir Dieu.

De même, lorsque les chefs de communauté œuvrent seulement 
pour la vérité, et que ceux qu’ils ont introduits sous les ailes de la 
Présence divine éduquent à leur tour les membres de leur famille dans 
cette voie, alors « le souvenir de leur piété subsistera à jamais ». En 
effet, sans leurs efforts pour ramener ces personnes à la pratique de 
la Torah et des mitsvot, tous leurs descendants auraient été perdus. 
C’est pourquoi Dieu considère ces chefs de communauté comme les 
« créateurs » de toutes ces âmes, comme il est dit à propos d’Avraham 
avinou (Béréchit 12, 5) : « Et les gens qu’ils avaient ‘faits’ à Harane. » Nos 
maîtres expliquent (Sanhédrine 99b) : « Du fait qu’il les a convertis et 
les a introduits sous les ailes de la Présence divine, le texte le considère 
comme les ayant formés. »

Or, il n’est possible d’agir de manière désintéressée qu’en s’appuyant 
sur le mérite des pères, notamment d’Avraham avinou qui n’agissait 
ni pour les honneurs, ni pour une récompense. À son instar, on doit 
rapprocher les gens de Dieu de manière désintéressée. La michna 
ajoute que le mérite des pères assistera ceux qui agissent dans ce sens, 
et que, par cela, le souvenir de leur piété subsistera à jamais.



OR HAHAIM HAKADOCH
La raison de la grandeur de Moché Rabbénou

שׁוּ וְהָעָם לֹא יַעֲלוּ עִמּוֹ )שמות כד, ב( ה לְבַדּוֹ אֶל־ה׳ וְהֵם לֹא יִגָּ שׁ מֹשֶׁ וְנִגַּ

« Moché s’approcha seul de Hachem ; eux ne s’approcheront pas, et 
le peuple ne montera pas avec lui. » (Exode 24, 2)

Il ne fait aucun doute que quiconque lit ce verset reste stupéfait et 
s’interroge : pourquoi et grâce à quoi Moché Rabbénou a-t-il mérité 
une proximité si exceptionnelle et une affection si immense de la 
part de l’Éternel ?

Le Or HaHaim Hakadoch répond, dans son commentaire sur la 
paracha Vayikra. Il y explique, par une allusion profonde, les versets 
suivants : « Il appela Moché, et Hachem lui parla… Lorsqu’un homme 
parmi vous offrira une offrande à Hachem… » (Vayikra 1, 1–2)

Le Or HaHaïm explique que les enfants d’Israël voyaient de leurs 
propres yeux à quel point Hachem aimait Moché Rabbénou : à 
chaque fois, Il l’appelait et s’entretenait avec lui face à face, depuis le 
Michkan, comme un homme parle à son ami.

En voyant cette proximité extraordinaire, Israël s’étonnait. Qu’a 
donc fait Moché pour mériter une telle relation avec le Créateur ?

C’est à cela que la Torah fait allusion lorsque Hachem dit : « Parle aux 
enfants d’Israël et dis-leur : Adam ki yakriv mikem, lorsqu’un homme 
parmi vous se rapproche… »

Autrement dit : Dis-leur que s’ils voient un homme que Hachem 
rapproche de Lui avec tant d’amour, c’est “mikem”, à cause de vous 
et pour vous.

Si Moché Rabbénou a été élevé à un tel degré, si Hachem lui a parlé 
bouche à bouche, c’est parce qu’il s’est totalement donné pour le 
peuple juif, il s’est épuisé pour eux, les a guidés, instruits et dirigés 
sur le droit chemin, sans jamais penser à lui-même.

Tout effort, toute peine qu’un homme fournit pour le bien du peuple 
d’Israël ne se perd jamais.

Hachem lui accordera, en retour, élévation, bénédiction et réussite, 
et jamais il n’en sortira perdant.

À ce sujet, on raconte qu’un jour quelqu’un s’adressa au Hazon Ici et 
lui demanda : « De quoi vit l’honorable Rav ? »

Le Tsadik répondit simplement : « Je vis du fait d’aider des Juifs. »

La véritable grandeur ne vient ni du pouvoir ni de l’honneur 
personnel, mais du dévouement sincère pour autrui.

Celui qui vit pour Israël, Hachem vit avec lui.

BEN ICH HAI
Se rapprocher de Hachem : tout dépend de toi

שׁוּ, וְהָעָם לֹא יַעֲלוּ עִמּוֹ. )שמות כ״ד, ב( ה לְבַדּוֹ אֶל ה’, וְהֵם לֹא יִגָּ  וְנִגַּשׁ מֹשֶׁ

«  Moché s’approcha seul de Hachem ; eux ne 
s’approchèrent pas, et le peuple ne monta pas avec 
lui. » (Exode 24; 2)

Le Ben Ich ‘Haï écrit: Quiconque contemple ce verset 
voit clairement que Moché Rabbénou a mérité une 

proximité immense et exceptionnelle avec Hachem. 
Naturellement, chacun de nous aspire à atteindre cette proximité 
divine. Mais une question se pose : comment y parvenir ?

La réponse est la suivante : tout dépend de l’homme lui-même. 
C’est l’homme qui détermine s’il méritera la proximité d’Hachem, et 
jusqu’à quel degré.

C’est précisément ce que la Torah suggère en disant : « Moché 
s’approcha seul de Hachem ». Autrement dit, celui qui désire se 
rapprocher d’Hachem, de qui cela dépend-il ? La Torah répond 
clairement : cela dépend uniquement de l’homme.

Moché a mérité la proximité divine parce qu’il a, de sa propre initiative, 
fait le pas, s’est avancé et a cherché à se rapprocher d’Hachem. En 

perles SUR LA Paracha retour, Hachem l’a rapproché de Lui. Plus l’homme s’efforce de 
se rapprocher d’Hachem, plus Hachem Se rapproche de lui.

À l’inverse, pourquoi le reste du peuple d’Israël n’a-t-il pas mérité 
cette même proximité ? La Torah l’explique explicitement : « Eux 
ne s’approchèrent pas, et le peuple ne monta pas avec lui », ils 
n’ont pas essayé de se rapprocher. Dès lors, Hachem ne S’est pas 
rapproché d’eux comme Il l’a fait avec Moché.

Le Ben Ich ‘Haï rapporte alors une histoire éclairante: Un jour, 
un Juif vint trouver un juste et lui demanda d’écrire pour lui 
une kamea (amulette), afin qu’il trouve grâce et faveur aux yeux 
d’Hachem, et qu’il mérite ainsi Sa proximité et Son abondance. 
Le tsadik le fit asseoir près de lui et commença à écrire.

Une fois l’écriture terminée, l’homme remarqua qu’un mot y 
figurait : « מיומי » (Miyomi). Intrigué, il demanda : « Maître, quelle 
est la signification de ce “Nom saint” ? »
Le tsadik sourit et répondit : « Ce n’est pas un mystère. Ce sont 
simplement les initiales de: « ָיְרַחֲקוּך יךָ  וּמַעֲשֶׂ יךָ יְקָרְבוּךָ  מַעֲשֶׂ  «,    
« Tes actes te rapprochent, et tes actes t’éloignent. » De là, 
comprends que tout dépend uniquement de toi. »
La proximité avec Hachem n’est ni magique ni automatique. Elle 
se construit par nos choix, nos efforts et nos actes. Chaque pas 
que l’homme fait vers le Ciel, le Ciel le fait en retour, et parfois 
bien davantage.

ABIR YAAKOV
Nous sommes tous dans le même bateau 

ךָ לֹא תָאֹר״ )שמות כב, כז( עַמְּ יא בְּ ל וְנָשִׂ ״אֱלֹהִים לֹא תְקַלֵּ

« Tu ne maudiras pas le juge, et le dirigeant de 
ton peuple, tu ne le maudiras pas. » (Exode 22, 27)

De ce verset, nous apprenons qu’il est interdit de maudire le 
dirigeant d’Israël. Mais une question se pose : pourquoi la Torah 
ajoute-t-elle le mot « ָך עַמְּ ? « de ton peuple – בְּ
N’aurait-il pas suffi d’écrire simplement : « et le dirigeant, tu ne 
le maudiras pas » ?

Rabbi Yaakov Abou’hatsira explique, dans son ouvrage Makhsof 
Halavan (parachat Kedochim), que la Torah veut ici nous 
transmettre un principe fondamental: le peuple d’Israël est 
responsable les uns des autres (Kol Israël arevim zé bazé). 
Lorsqu’un Juif accomplit une mitsva, il attire le bien et la 
bénédiction sur tout le peuple. À l’inverse, à D.ieu ne plaise, 
lorsqu’il commet une faute, il cause un dommage non seulement 
à lui-même, mais à l’ensemble d’Israël.

C’est pourquoi la Torah précise: « Le dirigeant de ton peuple 
tu ne maudiras pas », car en fautant, tu portes atteinte à ton 
peuple, à l’intérieur même de ta communauté.

Une seule mauvaise action peut entraîner des conséquences 
négatives pour tous, puisque nous sommes liés les uns aux 
autres.

Nos Sages illustrent cette idée par une parabole saisissante 
rapportée au nom de Rabbi Chimon bar Yo’haï: Un groupe de 
personnes embarqua sur un grand navire pour une traversée 
en mer. Chacun entra dans sa cabine pour s’installer, lorsqu’on 
entendit soudain des bruits de perçage.

Les agents de sécurité accoururent et découvrirent un homme 
en train de percer un trou dans le sol de sa cabine.  « Que fais-tu 
? Veux-tu que nous coulions tous ?! » lui crièrent-ils.

Mais l’homme répondit calmement : « J’ai loué cette cabine, j’ai le 
droit d’y faire ce que je veux. »

Ils lui répliquèrent : « Insensé ! Si tu perces un trou sous tes 
pieds, c’est tout le navire que tu fais sombrer ! »

Chaque faute que nous commettons est comme un trou dans 
la coque du bateau, elle met en danger l’ensemble du peuple. À 
l’inverse, chaque mitsva renforce le navire et apporte protection, 
abondance et bénédiction à tous.

Nous sommes tous dans le même bateau. Ce que je fais 
m’affecte… mais affecte aussi chacun d’entre nous.



Biographie

RAV NATHAN TSVI FINKEL – 
LE SABA DE SLABODKA 

(1849–1927)
Rav Nathan Tsvi Finkel, connu dans tout le monde de la 
Torah sous le nom du “Saba de Slabodka”, fut l’un des plus 
grands éducateurs et penseurs du judaïsme d’Europe de 
l’Est. Disciple direct de Rabbi Israël Salanter, fondateur du 
mouvement du Moussar, il donna à cette voie spirituelle une 
dimension nouvelle, profonde et marquante: la grandeur de 
l’homme, Gadlut HaAdam.

UN DISCIPLE HORS DU COMMUN
Né en Lituanie, Rav Nathan Tsvi se distingua très jeune par 
son intelligence, sa sensibilité spirituelle et surtout par sa 
compréhension exceptionnelle de l’âme humaine. Lorsqu’il 
étudia auprès de Rabbi Israël Salanter, ce dernier reconnut 
immédiatement en lui un esprit capable de transmettre le 
Moussar non par la crainte, mais par l’élévation.

Alors que beaucoup insistaient sur la petitesse de l’homme 
face à Hachem, le Saba de Slabodka osa affirmer : “L’homme 
est grand, car il a été créé à l’image de D.ieu.” Cette 
idée révolutionnaire allait transformer des générations 
entières.

LA YECHIVA DE SLABODKA : FORMER 
DES GÉANTS

À la tête de la Yeshiva de Slabodka, près de Kovno, le Saba 
bâtit bien plus qu’un centre d’étude: il construisit des 
hommes. Chaque détail comptait: la tenue vestimentaire, 
la posture, la façon de parler, le respect de soi et des autres.

UNE HISTOIRE CÉLÈBRE
On raconte qu’un élève entra un jour à la yéchiva avec des 
vêtements négligés. Le Saba ne le réprimanda pas. Il l’invita 
à s’asseoir et lui dit doucement : « Un prince ne peut pas 
s’habiller comme un mendiant. »

L’élève comprit le message: se respecter, c’était reconnaître 
la noblesse de son âme.

LE REGARD QUI CHANGE UNE VIE
Le Saba possédait un regard pénétrant, capable de voir le 
potentiel caché chez chacun.

Un jeune homme timide, presque effacé, se considérait 
comme médiocre. Le Saba le convoqua et lui parla 
longuement de ses capacités, de la mission unique que 
D.ieu lui avait confiée. Des années plus tard, ce jeune 
homme devint l’un des grands rabbins de sa génération. Il 
confia: « Je ne suis devenu quelqu’un que parce que le Saba 
a cru en moi. »

UNE EXIGENCE 
MÊLÉE À UNE INFINIE 
DOUCEUR

Malgré sa vision élevée de 
l’homme, Rav Nathan Tsvi était 
extrêmement exigeant. Il ne 
supportait ni la médiocrité morale ni la 
petitesse d’esprit. Mais jamais il n’humiliait.

Un élève commit une faute grave. Au lieu de le renvoyer, le 
Saba l’accueillit chaleureusement, l’invita à marcher avec 
lui et lui parla de la noblesse de son âme, de la douleur que 
cela lui causait de voir un diamant couvert de poussière. 
L’élève fondit en larmes et changea radicalement de 
comportement.

FORMER LES DIRIGEANTS DU MONDE 
JUIF

De la Yeshiva de Slabodka sortirent des géants comme Rav 
Aharon Kotler, Rav Avraham Yeshaya  Karelitz (le Hazon 
Ich), Rav Yaakov Kaminetsky

Tous portèrent l’empreinte du Saba : dignité, profondeur, 
responsabilité morale.

UNE VISION QUI DÉPASSAIT SON 
ÉPOQUE

À une époque de pauvreté extrême et de persécutions, 
il osa parler de noblesse, de grandeur, de responsabilité 
individuelle. Il répétait souvent: “Si l’homme savait qui il 
est, il ne fauterait jamais.”

Pour lui, le Moussar n’était pas une liste d’interdits, mais 
un chemin pour révéler la beauté intérieure de l’âme juive.

LA FIN D’UNE VIE, LE DÉBUT D’UN 
HÉRITAGE

Rav Nathan Tsvi Finkel quitta ce monde en 1927. À son 
enterrement, des milliers de personnes pleurèrent non 
seulement un maître, mais un père spirituel. Son héritage 
traversa les générations, jusque dans les grandes yéchivot 
d’Israël et d’Amérique.

LE MESSAGE ÉTERNEL DU SABA DE 
SLABODKA

Le Saba nous a légué un message puissant et intemporel: 
Croire en la grandeur de l’homme, c’est croire en la 
grandeur de la Torah.

Dans un monde qui rabaisse souvent l’individu, sa voix 
résonne encore: “Sois conscient de ta valeur, et tu 
deviendras ce que tu es réellement.”

Cette année, sa hiloula tombe le lundi 16 février. Que son 
mérite nous protège.



Après la grande révélation du don de la Torah au 
mont Sinaï, la paracha Michpatim nous montre 
comment vivre concrètement avec la Torah 
au quotidien. Hachem n’a pas donné seulement 
des paroles sacrées ou des idées spirituelles: Il 
a aussi donné des règles de vie pour apprendre 
à être justes, honnêtes et attentifs aux autres.

Le mot Michpatim signifie les lois. Ce sont des lois qui 
nous aident à bien nous comporter avec les autres, dans 
la famille, à l’école, avec les voisins, et même avec des 
personnes que l’on ne connaît pas.

DES LOIS POUR VIVRE ENSEMBLE
La Torah commence par expliquer que chaque personne 
est importante et mérite le respect. Elle parle de 
situations de la vie quotidienne: que faire si quelqu’un 
abîme l’objet d’un autre ? Comment réparer une erreur 
? Comment être juste quand deux personnes ne sont pas 
d’accord ?

Hachem nous apprend que lorsque l’on fait une bêtise, il 
ne suffit pas de dire « pardon »: il faut aussi réparer ce 
que l’on a cassé. Cela nous apprend à être responsables 
de nos actes.

PRENDRE SOIN DES PLUS FAIBLES
La paracha insiste beaucoup sur une chose très 
importante: faire attention aux personnes faibles. La 
Torah parle de l’orphelin, de la veuve et de l’étranger. 
Ce sont des personnes qui peuvent se sentir seules ou 
tristes. Hachem nous demande de les aider, de leur parler 
gentiment et de ne jamais leur faire de peine.

Cela nous apprend que la vraie grandeur d’une personne 
se voit dans la façon dont elle traite ceux qui ont besoin 
d’aide.

L’HONNÊTETÉ AVANT TOUT
Dans Michpatim, la Torah explique qu’il est interdit de 
mentir, de voler ou de tricher. Même si personne ne 
regarde, Hachem voit tout. Être honnête, c’est faire ce 
qui est juste, même quand c’est difficile.

La Torah nous enseigne aussi qu’un juge doit être 
équitable: il ne doit pas favoriser ses amis ou les 
personnes riches. La justice doit être la même pour tous.

RESPONSABILITÉ ET ATTENTION
La paracha parle aussi d’animaux et d’objets. Par 
exemple, si un animal fait des dégâts, son propriétaire 
doit être vigilant et responsable. Cela nous apprend à 
faire attention à ce qui nous appartient et à éviter de 
faire du mal aux autres, même sans le vouloir.

AIDER MÊME SON ENNEMI
Une des lois les plus étonnantes de Michpatim est celle-
ci: si tu vois l’âne de ton ennemi tomber sous sa charge, 
tu dois l’aider à se relever. La Torah nous apprend que la 
bonté est plus forte que la colère. Même quand on n’aime 
pas quelqu’un, on doit agir avec bonté.

SE RAPPROCHER D’HACHEM
La paracha se termine par un moment très spécial : 
Moché monte sur le mont Sinaï, et le peuple d’Israël dit 
une phrase magnifique :

« Naassé véNichma »,  “Nous ferons et nous 
comprendrons.”

Cela signifie que les Bné Israël ont accepté la Torah avec 
amour et confiance, même avant de tout comprendre. Ils 
ont montré qu’ils faisaient confiance à Hachem, comme 
un enfant qui fait confiance à ses parents.

Michpatim nous apprend que la Torah n’est pas seulement 
dans les livres ou à la synagogue. Elle est dans nos 
gestes de tous les jours: dire la vérité, aider un camarade, 
respecter les règles, être gentil avec les autres, réparer 
ses erreurs.

Chaque bonne action, même petite, rend le monde 
meilleur. Et quand on agit avec justice et bonté, on 
devient un véritable partenaire d’Hachem dans le monde.

PARACHAT MICHPATIM



Réponses: 1-b, 2-a, 3-a, 4-c, 5-b, 6-a, 7-c, 8-b, 9-b, 10-c

1. Que signifie le mot “Michpatim” ?

Au mont SinaïA

B

C

En Égypte

À Jérusalem

2. Où Moché a-t-il reçu ces lois ?

3. Que doit-on faire si l’on casse l’objet de quelqu’un ?

Réparer le dommageA

B

C

Faire comme si de rien n’était

Accuser quelqu’un d’autre

4. Qui la Torah demande-t-elle de protéger tout particulièrement ?

Les personnes richesA

B

C

Les chefs du peuple

Les orphelins, les veuves et les personnes seules

5. Comment un juge doit-il juger selon la Torah ?

En aidant ses amis

Non

Se réjouir

Nous écouterons et nous parlerons

Non, seulement de prières

Être riche et puissant

A

A

A

A

A

A

B

B

B

B

B

B

C

C

C

C

C

C

Avec justice et honnêteté

Oui, parfois

L’ignorer

Nous ferons et nous comprendrons

Oui, de nombreuses situations de tous les jours

Être malin avec les autres

Selon son humeur

Oui, si c’est pratique

L’aider à se relever

Nous comprendrons avant d’agir

Uniquement des fêtes

Être juste, honnête et bon

6. Est-il permis de mentir si personne ne nous voit ?

7. Que faut-il faire si l’on voit l’animal de son ennemi en difficulté ?

8. Que signifie la phrase “Naassé véNichma” ?

9. La paracha Michpatim parle-t-elle de la vie quotidienne ?

10. Quel est le message principal de la paracha Michpatim ?

Les prièresA

B

C

Les lois

Les miracles

HALAH'A DE LA SEMAINE

1. Je suis une interdiction de faire 
souffrir… parce que vous avez connu 

ce sentiment en Égypte… Qui ne faut-il pas 
opprimer ?
Réponse: L’étranger, la veuve et l’orphelin.

2. Je suis la première personne dont la 
Torah parle après le don de la Torah, 

et je travaille pendant    six ans maximum. 
Qui suis-je ? Réponse: L’esclave juif

3. Je suis une année où la terre se repose 
et où on ne travaille pas les champs. 

Qui suis-je ? Réponse: La Chemita 

Devinettes

PEUT-ON RÉCHAUFFER UN PLAT PENDANT 
CHABBAT ?
Dans le traité Chabbat, nos Sages racontent 
que Rabbi Aba préparait sa poule avant 
Chabbat.
Le lendemain, pendant Chabbat, il la plaçait 
simplement dans un récipient chaud pour la 
réchauffer.
Pourquoi cela était-il permis ?
Parce qu’il existe un grand principe en halakha: « Un plat déjà 
cuit n’est pas considéré comme étant recuit »
Autrement dit : il n’y a pas de cuisson après cuisson.
Si un aliment a été entièrement cuit avant Chabbat, le fait de le 
réchauffer ne constitue pas une nouvelle cuisson.

Attention à l’apparence !
Même lorsqu’une chose est permise, il faut parfois faire 
attention… à ce que cela donne l’impression. Réchauffer un 
plat sur un feu découvert est interdit, non pas parce que l’on 
cuit réellement, mais parce que cela ressemble à une action de 
cuisson.
En revanche, lorsque le feu est couvert, il est clair pour tout 
le monde que l’on ne cuisine pas, mais que l’on réchauffe 
simplement.

Plaque de Chabbat (plata)
On peut y poser un plat déjà cuit, car personne ne cuisine dessus: 
on s’en sert uniquement pour garder les plats au chaud.

Flammes couvertes par une plaque métallique
Même principe: ce n’est pas une manière normale de cuisiner, 
donc c’est permis.

Plat sec ou plat liquide ?
Des plats secs (riz, feuilletés, pommes de terre, etc.) ou 
majoritairement secs (riz avec un peu de sauce) peuvent être 
réchauffer pendant Chabbat.
Pour des plats liquides (soupes, sauces très fluides) il est interdit 
de les réchauffer, car pour un liquide, il existe une cuisson après 
cuisson.



05
4.

84
.0

1.
72

1

Jumeaux
Parmi une multitude de dessins tous différents, 

deux sont strictement identiques. 
Sauras-tu les retrouver ?


