PARACHA BECHALAH nbwa — CHABAT CHIRA

Chaque personne doit faire rentrer Chabat avec les horaires de la communauté qu’il fréquente
JERUSALEM Entrée : 16h31e Sortie :17h51  PARIS-IDF:17h2618h37  Marseille 17h29+18h34
Tel-Aviv 16h52 «17h52 ~ Miami 17h45+18h40  Palerme 17h09+18h10

Résumé des points principaux de notre Paracha:

Les enfants d’Israél viennent tout juste de quitter 'Egypte lorsque Pharaon change d’avis, et se
lance a leur poursuite pour les asservir a nouveau. Les juifs se trouvent pris au piege entre les
armées de Pharaon et la mer Rouge. D.ieu dit a Moché d’étendre son baton ; la mer se fend dés
qu’il s’exécute, ce qui permet aux Bnéis Isra€l de traverser a pied sec. Puis la mer se referme sur
les poursuivants égyptiens, qui sont définitivement anéantis. Moché et les enfants d’Israél
chantent une louange pour exprimer leur gratitude envers D.ieu.

Apres 'euphorie, les difficultés commencent. Dans le désert, le peuple souffre de soif et de faim,
et se plaint a plusieurs reprises a Moché et Aharon. D.ieu adoucit miraculeusement les eaux
ameres de Marah, et plus tard, demande a Moché de faire jaillir de I’eau d’une roche en la
frappant avec son baton ; D.ieu fait tomber la manne du ciel chaque matin avant I’aube, et des
cailles le soir. Les enfants d’Isra€l recoivent I'instruction de recueillir une double quantité de
manne le vendredi car elle ne tombera pas le septieme jour de la semaine, Chabat, consacré par
D.ieu comme jour de repos. Certains désobéissent et vont recueillir la manne le septiéme jour,
mais n’en trouveront pas. Aharon préserve une petite quantité de manne dans une jarre, comme
un témoignage pour les générations futures. Dans la ville de Réfidim, le peuple est attaqué par les
Amalekites, qui sont défaits grace aux priéres de Moché et a 'armée dirigée par Yéhochoua.

« (...), le peuple craignit Hachem, ils crurent en Hachem et en Moche Son
serviteur. » (Béchala’h 14,31)

Dans notre verset, c'est la premiére fois que la Torah mentionne que les Juifs crurent en Hachem.
Ils avaient pourtant assistés aux plaies et aux chatiments miraculeux contre les égyptiens seuls,
ainsi qu’a la chute de la nation la plus puissante de la Terre ! Mais la Torah rapporte qu’ils ne
crurent en Hachem que lorsqu’ils vécurent les miracles de I'ouverture de la mer et de leur
traversée miraculeuse. Comment cela ?

Acculés devant la mer des joncs (Yam Souf), les Bneis Isra€él furent remplis de crainte : qu’allait
décider le Maitre du monde ?

En fait, seule cette crainte du Créateur les firent accéder a une véritable croyance en Lui.

Il y a deux niveaux de crainte : celle du ‘coup’, et celle plus élevée de Le décevoir. Pour une
véritable perception du divin, la crainte est indispensable.

Rabbi Aharon de Karlin dit : « La crainte de D.ieu sans 'amour est imparfaite. L'amour sans la
crainte, ce n'est rien. »

On peut voir des miracles, vivre des événements surnaturels, mais sans la crainte d’Hachem, cela
ne nous changera pas.

Le Rav El'hanan Wasserman (Kovets Earot Yébamot p.150) dit : « Ne pense pas que la crainte de
D.ieu est une simple valeur chez un homme, que celui qui ne la posseéde pas s'appelle aussi un
homme a ceci pres qu'il lui manque cette vertu.(...) Sans elle, une personne ne posséde pas le
niveau d’homme.

La valeur d'un homme ne dépend que de sa Crainte du Ciel et de la grandeur de celle-ci : s'il en a
beaucoup, c'est un grand homme ; s'il n'en n'a que peu, c'est un homme petit, et s'il n'en a pas du
tout, ce n'est pas du tout un homme, mais un animal sous forme d’homme. »

Un 'hassid de Rabbi Menahem Mendel de Kotzk, connu pour ses démonstrations de piété, parfois
exagérées et injustifiées, s’approcha un jour de son Rabbi :

- «Rabbi, chaque soir de Souccot, en entrant dans la soucca, j’ai vu les Ouchpizin (les "invités",
Avraham, Itshak,etc..) ! »

Ce a quoi répondit aussitot le Rabbi : « C’est vrai. Mais le reste des Juifs est a un niveau plus élevé
que toi : IIs croient tous que les Ouchpizin viennent , méme sans les voir ! » Eux craignaient

véritablement Hachem...
(Source Adaptation Dvar Rabbi Chmouel Kamenetzky, issu Compilation de commentaires Rabbanim N°540 Claude Eliahou Benichou)



« Ce qui m'étonne et m'émerveille, c'est que toi, mon corps, tu ne sois pas réduit
en poussiére par la crainte de D.ieu. »
(Le Baal Chem Tov)

« ..., ceci (est) mon D.ieu et je Le glorifierai,
le D.ieu de mon pere et je L’exalterai. » (Béchala’h 14,31)

Nos Sages disent que si les parents demandent a leur enfant de transgresser une mitsvah, alors il
ne doit pas les écouter, car ils sont eux-aussi soumis aux mitsvot. Le respect des parents est
applicable lorsqu’ils demandent a leur enfant de faire des choses conformes aux ordres d'Hachem.
Mais s'ils demandent de faire une action contraire aux mitsvot, alors il ne doit pas les écouter.
[Kédouchat Lévi]

Un enseignant de Goray allait fréquemment a Lublin, pour y rencontrer le 'Hozé, Rabbi Yaakov
Itshak. L'une de ces fois, le 'Hozé lui dit : « Il y a dans ta ville une étincelle sacrée. Je t'en prie,
efforces toi de la découvrir et ramene-la moi. »

De retour dans sa ville, il passa en revue ses concitoyens mais ne trouva chez aucun d’eux
d’attitude singuliére. Il y avait bien un jeune homme au comportement curieux, Mendel, que I'on
ne voyait jamais étudier, et le maitre d'école n'imagina pas un instant qu’il puisse s’agir de
I’étincelle recherchée. Il décida alors de passer quelques nuits au beit haMidrach local : quel
meilleur endroit y avait-il pour trouver I’érudite et sainte personne qu'il cherchait !

En pleine nuit, caché dans un coin, il vit le jeune Mendel entrer seul, ouvrir un livre de Talmud et
étudier avec enthousiasme a haute voix, sur un pied. L’instituteur commenca a se poser des
questions : s'agissait-il d'une coincidence ou avait-il enfin trouver ‘1'étincelle sainte’ ?

Le lendemain soir, et les nuits suivantes, le jeune Mendel suivit le méme séder. Mais lorsqu’une
nuit, I'enseignant bailla et toussa, le jeune homme se sachant observé, referma promptement sa
Guemara, bondit sur le poéle, et frappa bruyamment dans ses mains en se livrant a toutes sortes
d’étrangetés.

Le maitre d'école sortit de sa cachette, et s'approcha du jeune homme :

« Je sais parfaitement que tu essayes de tromper ton entourage. Mais tu n'y parviendras pas avec
moi, car le Voyant de Lublin m'a demandé de t'amener a lui. »

A ces mots, le jeune homme partit sur-le-champ pour Lublin.

Quand son pére, qui était un opposant a la ‘hassidoute, apprit que sont fils était en route pour la
cour d'un célébre Rabbi 'hassidique, il se lanca a sa poursuite pour 'admonester :

« Pourquoi abandonnes-tu la tradition de tes peres ? »

Dans la Torah il est tout d'abord écrit « C’est mon D.ieu et je Le glorifierai », et seulement ensuite
« le D.ieu de mon pere et je L'exalterai » répondit Mendel.

Qui est ce jeune homme ? Il deviendra plus tard le saint Rabbi Menah’em Mendel de Kotzk.

« Une personne doit savoir quelle est sa responsabilité dans ce monde. »
(Rav Moche ‘Haim Louzzatto, Messillat Yécharim).

BIRKAT haLEVANA, La Bénédiction de la Lune : ce mois de Chevat
du Dimanche 25 Janvier au Dimanche 1er Février (nuit incluse)



« Ce sera, le sixiéme jour, ils prépareront ce qu'ils apporteront, (...) »
(Béchala'h 16,5)

Bien qu’il est bon de se préparer chaque jour au Chabat qui arrive (les six jours ouvrables et le
Chabat sont liés), il est juste de laisser au moins une partie de cette préparation au vendredi,
comme il est écrit dans la Torah : « Le sixiéme jour, ils prépareront ce qu’ils auront apporté ».
Selon le Rambam (Yad ha'Hazaka - Hilkhot Chabat), nous devons allouer du temps afin de nous
préparer mentalement, de méditer et d'anticiper le Chabat qui va arriver. La venue du Chabat
n'est pas un acte passif (le temps passe et puis voila, c'est I'heure!).

La guémara (Pessa'’him 13a ; Erouvin 43b) enseigne que Eliyahou haNavi ne viendra pas un
vendredi afin de ne pas déranger ceux qui sont affairés aux préparatifs de Chabat.

La guémara (Kétoubot 103b) enseigne "Si quelqu'un meurt la veille de Chabat, c'est de bon augure
pour lui." Le Baal Chem Tov (al haTorah Béréchit 79) d’expliquer que ’homme doit faire la veille
de Chabat ‘comme s’il était mort’, autant que possible tout abandonner, et se préparer
(matériellement et mentalement) pour Chabat. En se consacrant ainsi correctement aux
préparatifs de Chabat, alors "c'est de bon augure pour lui."

Toutefois, si laisser les préparatifs au vendredi entrainera d’étre fatigué/épuisé le soir de Chabat,
il sera préférable de cuisiner le jeudi et conserver les plats au réfrigérateur, afin d’accueillir
sereinement le Chabat ; la mitsva essentielle du Chabat étant de ’honorer et d’en faire un objet de
délice, or pour cela, il importe d’étre alerte et serein. Mais méme dans ce dernier cas, on réservera
malgré tout une petite partie des préparatifs au vendredi.

Il nous faut absolument éviter que le vendredi devienne un jour de nervosité et de disputes du fait
des préparatifs (plat, table, douches etc...) accomplis proche de '’entrée du Chabat. Cela n’est
I'ceuvre que du mauvais penchant dont le but est d’empécher Isra€l d’accueillir le Chabat de paix
convenablement.

Le Talmud (Guitin 52a) rapporte qu'un couple se disputait chaque semaine a ’approche du
Chabat. Rabbi Méir demeura chez eux 3 soirs de Chabat de suite, jusqu’a avoir rétablit la paix
dans leur foyer. Une voix émanant de I’Accusateur déclara : « Malheur a moi, car Rabbi Méir m’a
chassé de cette maison. » Il nous faut bien programmer les préparatifs de Chabat, en en laissant
au moins une partie au vendredi, de maniere a pouvoir I'accueillir dans la sérénité et la joie, sans
place pour ’Accusateur.

Il existe une coutume sainte, consistant a achever tous les préparatifs de Chabat avant le milieu
du jour de vendredi (h’atsot ayom), aprées quoi on se repose et on se livre a I’étude de la Torah a
I'approche de Chabat. Quiconque se conduit ainsi mérite d’accueillir Chabat dans la sérénité et la
joie, et parvient a ressentir 'ame supplémentaire (néchama yétéra) qui lui est octroyée pendant ce
jour saint.

Il est écrit dans Lékha Dodi "allons accueillir le Chabat" ( ‘likrat Chabat 1é'hou vénélkha’) : pour
accueillir quelqu’un convenablement il nous faut étre prét.

A partir du vendredi a H’atsot, Rabbi Elimélekh de Lisensk sentait I'imminente sainteté du
Chabat lui sonner aux oreilles comme une cloche, avec une puissance presque insupportable.
Tous dans la maison étaient en proie a la terreur, et les serviteurs devaient absolument avoir
terminé les taches domestiques, car si un préparatif avait été accompli par I'un d’eux apreés cette
limite, a coup sir 'objet lui aurai glissé des mains ou les mets se seraient gatés.

(Source adaptation Pniné Halakha & Aux délices de la Torah)

« Au moment de la sortie d’Egypte, nous sommes devenus les serviteurs
d'Hachem.
Lors de l'ouverture de la mer Rouge, en chantant le cantique (chirat hayam),
nous avons atteint le niveau d'enfants d'Hachem. »
(le Sfat Emet - Pessa'h 5658)



« Maitre du monde! Que m'importe d'étre stupide, semblable a une brute
pourvu que je sois avec toi? »
(Rabbi Mordekhay de Lebovitz)

TOU BICHVAT -15 CHEVAT- NOUVEL AN DES ARBRES (Beth Hillel)
Dimanche 1er a la nuit et Lundi 2 Février 2026 toute la journée.

Nos Sages enseignent (guémara Roch Hachana 2a) que Tou (15= ) biChevat est un des quatre
«Roch Hachana» (début de ’'année), en 'occurrence le Nouvel An des arbres, il correspond au
moment de la montée de la séve dans I'arbre, avant le printemps.

On ne récite pas dans la priére les Ta’hanounim (supplications) le jour de Tou BiChevat, et la
coutume est de ne pas les réciter également la veille a la priere de Minh’a.

On mangera ce jour davantage de fruits, en particulier ceux qui font la fierté de la terre d’Israél :
blé, orge, olives, dattes, raisins, figues et grenades.

Il faudra particulierement prendre soin aux vers et insectes dans les fruits (certains s’abstiennent
méme de manger la datte et la figue seche) car leur consommation est un tres grand interdit de la
Torah. Il est indispensable de vérifier minutieusement ’absence de vers et insectes avant
consommation.

On aura soin de prélever la « Terouma » et le « Maasser » des fruits provenant d’Israél s’ils n’ont
pas déja été prélevés.

Nous sommes comparés a un arbre comme il est dit : « car I'homme est un arbre des champs »
(‘ki adam ets assadé’ - Choftim 20,19).

Le Maharal ('Hidouché Aggadot - Nida 25) explique sur ce verset que la téte de ’homme
correspond aux racines, les pieds et les mains aux branches. L’homme est donc un arbre a
I‘envers, sa racine étant dans le monde céleste, son esprit, connecté aux cieux, relevant des
spheres suprémes. Si les racines terrestres assurent la croissance de I’arbre, il en va de méme pour
celles célestes de ’'homme.

Au milieu de I'hiver, les arbres semblent sans vie. Nous savons tous que c’est durant cette saison
qu’une nouvelle vie se profile dans les arbres, qui se révélera a partir de Chevat.

Il en va de méme pour nous. Notre Avodat Hachem traverse parfois un "hiver" difficile, mais cette
période recele un potentiel de régénérescence.

Le Avné Nézer explique que les fruits de 'homme sont ses 'hidouché Torah, ses idées et
enseignements originaux de Torah.

A Tou biChevat, de méme que la séve monte a I'intérieur de I'arbre, permettant une nouvelle
production de fruits, de méme il y a un renouveau de 'hidouché Torah en chaque juif.

La Cérémonie des Bérakhot :

Le soir de Tou Bichvat", aprés le repas avec du pain et avant de réciter le Birkat Hamazone ( si
Tou Bichvat tombe un Chabat alors la cérémonie des bénédictions se fait apres Birkat Hamazone
et en commencant par le Mezonote), on dispose sur la table toutes sortes de fruits de 1'arbre et de
la terre, et en particulier les fruits par lesquels la Torah fait 1'éloge d'Erets Israé€l, a savoir, blé
(Mézonot produit a base de farine de blé), orge (la biere produit fabriqué a partir de 1'orge), olives,
dattes, vigne (vin et raisins), figues et grenades.

Si on consomme un fruit nouveau de la récolte de I’année, on récitera la bénédiction
“chéhé’héyanou” : « Baroukh Ata Ado-nay Elo-hénou Mélékh Haolam chéhé’héyanou
vékiyémanou véhigui’anou lazémane hazé. »

On commence la cérémonie en récitant les quinze psaumes Chir Hamaalot (120 a134). A
la fin de chaque psaume, chacun des convives, a tour de réle, dit une Bérakha sur un fruit
différent.




L'ordre est le suivant :

Le chef de la famille prend une olive et récite a haute voix la Bérakha : Baroukh Ata Ado-nay Elo-
hénou Mélékh Haolam Boré Péri Haéts. (A la fin de la Bérakha, de méme que pour toutes les
Bérakhot suivantes, ’assistance répond Amen).

On offre une datte a 1'un des assistants (qui n'aura pas gotté a l'olive) qui récite dessus la
Bérakha : Boré Péri Haéts.

On offre a un autre convive des raisins ou des raisins secs (qui n'aura gotité ni a I'olive, ni a la
datte et ainsi de suite pour les fruits suivants...) sur lesquels il prononcera la Bérakha : Boré Péri
Haéts.

Tous ensemble disent sur le vin la Bérakha : Baroukh Ata A. E. Mélékh Haolam Boré Péri
Haguéféne.

On offre a 1'un des convives (qui n’aura gouté a aucun des fruits précédents) une figue et avant de
prononcer la Bérakha: Boré Péri Haéts, on a I'habitude de réciter en chantant les versets suivants
de Chir Hachirim : Tsééna Our-éna Bénot Tsiyone Bamélékh Chélomo Baatara Chéitéra Lo Imo
Béyom 'Hatounato Ouvyom Sim'hat Libo. Hatééna 'Hanéta Faguéha Véhaguéfanim Sémadar
Naténou Réa'h Koumi Lakh Rayati Yafati Oulkhi Lakh.

On offre a un autre assistant une grenade et, avant de dire la Bérakha : Boré Péri Haéts, on récite
le verset suivant de Chir Hachirim : Ké'hout Hachani Sif totayikh Oumidvarekh Navé Kéféla'h
Harimone Rakatekh Mibaad Letsamatekh.

Les fruits cités précédemment ont la priorité, et on continue a distribuer aux autres convives qui
n'ont pas encore récité la Bérakha de Boré Péri haets les autres fruits de ’arbre disponibles a
tables, par exemple, amandes, pistaches, oranges.

Lorsqu'on arrive a la pomme, avant la Bérakha de Haets, on a I'habitude de réciter le verset
suivant de Chir Hachirim : Kétapoua'h Baassé Hayaar Ken Dodi Ben Habanim Betsi lo 'Himadti
Véyachavti Oupiryo Matok Le'hiki.

Sur la noix, avant la Bérakha de Haets, on récite les versets suivants de Chir Hachirim :

Et Guinat Egoz Yaradti Lirot Béibé Hana'hal Lirot Hapare'ha Haguéféne Hé-ne tsou
Harimonim. Lo Yadati Nafchi Samatni Markévot Ami Nadiv.

Apres la distribution de tous les fruits de 1'arbre disponibles, on offre les fruits de la terre tels que
la banane, le melon, la pasteque, et on récite la Bérakha de Boré Péri Haadama.

On a I'habitude de consommer de la biere (Quand c’est avant Birkat Hamazone, on ne récite pas la
bénédiction “ Chéhakol Nihya Bidvaro”).

On a aussi la coutume de prononcer la Bérakha Hanoténe Réa'h Tov Bapérot pour sentir un fruit
aromatique comme le citron ou 1'Etrog (cédrat).

Chaque personne ne doit réciter qu'une seule fois la Bérakha: Boré Péri Haets et une seule
fois la Bérakha de Boré Péri Haadama qui incluent tous les fruits de 1'arbre et de la terre que 'on
désire manger.

Ala fin de la cérémonie, on récite le Birkat Hamazone.

Ceux qui font la cérémonie des bénédictions sans consommer de pain ni faire
Hamotsi :

Ils prendront tout d’abbord un morceau de Mézonot (gateau ou biscuit) et réciteront la
Bérakha : Baroukh Ata Ado-nay Elo-hénou Mélékh Haolam Boré Miné Mézonot.
Puis ils suivront I'ordre des bénédictions cité plus haut en commencant par ’olive.

Il leurs est recommandé de manger la quantité suffisante d'un des fruits qui est 'objet de 1'éloge
d'Erets Israél ainsi que d'un des fruits de la terre afin de réciter a la fin de la cérémonie les
Bérakhot finales respectives Al Haets Véal Péri Haets, et Boré Néfachot Rabot.

Si on a consommé également une quantité suffisante de Mézonot et de vin, nous réciteront aussi
leurs Bérakhot finales respectives — Al Hami'hya Véal Hakalkala et Al Haguéféne Véal Péri
Haguéféne que I'on combinera dans ce cas avec la Bérakha de Al Haets Véal Péri Haets.

L’homme, comparé par la Torah a un arbre des champs, est aussi supposé produire des fruits,
c’est-a-dire des Mitsvot, des bonnes actions. De méme que le fruit peut produire des arbres qui
produiront des fruits qui peuvent a leurs tours produire des arbres qui produiront des fruits etc...,
nos Mitsvot entrainent d’autres Mitsvot, encouragent d’autres Juifs a assumer leur judaisme et a
retrouver leurs racines. Que nous ayons ce grand mérite Amen.



« Si l'on vous raconte le cas d'un homme dont les dents claquent au moment ou
il prie, par crainte du Maitre du monde, sachez qu'il s'agit de moi. »
(Le Baal Chem Tov)

Rabbi !

Mordechai Grunwald a grandi en Hongrie, dans la ville de Munkatch (Munkacz).

Il a survécu a la Guerre et a toutes ses horreurs, y compris a un séjour a Auschwitz. Apres la
guerre, il se retrouva dans un camp de réfugiés, il se maria et eut un enfant. En 1949, grace aux
services du HIAS, il réussit a venir aux Etats-Unis, ol on lui donna une chambre d’hotel a
Manhattan, ainsi qu’a d’autres familles d’immigrants juifs. Ils étaient tous heureux d’étre la, mais
avec leur maigre connaissance de I'anglais, ils rencontraient de sérieuses difficultés a trouver du
travail. Les mois passaient et Mordechai (ainsi que les autres) ne trouvait toujours pas de travail...
Le 11 Chevat 1950, le journal en yiddish, distribué a la porte des chambres de I’hotel, annoncait le
déces du Rabbi Rayats de Loubavitch, et ses funérailles devant le 770. Bien qu’il n’y avait pas de
‘hassidim Loubavitch dans sa ville d’origine, Mordechai connaissait et respectait Loubavitch car
son Rabbi, le saint Rabbi de Munkatch, avait un trés grand respect pour le Baal HaTanya et les
autres Rabbi de ‘Habad. Il décida d’aller aux funérailles en compagnie d'un ami prét a se joindre a
lui.

N’ayant pas d’argent pour s’y rendre, ce fut finalement quelqu'un qui leur donna de quoi payer un
taxi. Une fois arrivés au 770, il y trouvérent une foule immense. Par haut-parleur, on annonca que
seuls ceux qui s’étaient trempés le matin au mikvé (bain rituel) seraient autorisés a toucher le
cercueil. Bien que ce n’était pas le cas de Mordechai, jouant des coudes, il s’en approcha quand
méme. Quelqu’'un l'arréta :

- « As-tu été au mikvé aujourd’hui ? » demanda-t-il.

- « Je ne me suis pas trempé dans de ’eau, mais je me suis trempé dans le feu... » répondit
Mordechai apres avoir relevé sa manche et lui avoir montré le numéro tatoué sur son bras.
L’homme s’écarta et le laissa passer. Quand il parvint a toucher le cercueil, Mordechai

murmura : « Rabbi, parnassa (subsistance)... ». Il réussit a porter le cercueil quelques pas, en
murmurant sans cesse : « Rabbi, parnassa ». Non sans mal, il parvint ensuite a se frayer un
chemin jusqu’a la fosse, a attraper une pelle, et a chaque pelletée de terre qu’il jetait sur la tombe,
il murmurai encore : « Rabbi, parnassa. Rabbi, parnassa... »

Apres 'enterrement, Mordechai alla de voiture en voiture a la recherche d'une personne qui
puisse le ramener a son hétel. Entamant la conversation avec I'une d’elles, il lui dit au passage étre
ala recherche d’'un emploi.

- « Je ne vais pas a Manhattan, mais voici ma carte. Si vous voulez travailler, venez me voir
demain matin et vous aurez un job » répondit 'homme.

Mordechai s’y rendit le lendemain matin, et il travailla 1a-bas jusqu’a sa retraite....

De longs mois furent nécessaires aux autres immigrants de I’hétel avant qu’ils ne trouvent du
travail...

(Source adaptation Story Time, chabad org library, par Chaya Sarah Silberberg)

CHABAT CHALOM A VOUS AINSI QU’A TOUTE VOTRE
FAMILLE !



DEDIE A LA GUERISON TOTALE DE :

("C'est Chabat, on ne peut pas crier; la guérison est proche", X27 7217 X197 PWIHA X7 NAW)
L’enfant Aharon ben Esther, Stéphane Itsh’ak ben Rivka, David ben Adeline, Mordéh’al ben H’aya Sa-
rah, Janneot Yaakov ben Gracia, Meyer Ben H’anna, Rav Gabriel Haim Beckouche ben Mercedes Sa-
rah, Jonathan ben esther, David Aaron ben Sarah, Yonathan H'aim Yaakov ben Dévorah, Yossef It-
sh'ak ben Eliane Esther Sarah, Moché ben Simh'a, Méir ben Tikva, Benoit Yossef ben Esther, Nissim
ben Fanny, Tséma’h ben Sarah, Gérard Yéhochoua ben Ema, Arel ben H’anna, David Salmone ben
Rah’el, Moche ben Ida Assous, H’alm Menah’em ben H’anna, Avraham ben Yaakov Funaro, H’alm ben
Ela, Itsrak ben Chamouh’a, Guilam ben Karine Koh’ava, David ben Brigitte, Yonathan ben Deborah,
Daniel Rah’amime ben Nelly Kamouna, Haim Baruch Ben Toska Tova, Maoz ben Varda Dévorah, Nir
Goutman ben Myriam, Omer ben Tali, Hillel Chiméne H’ai Abitbol Ben Monique Simh’a, Daniel
Ychaya Ménaché ben Feigel, inon Chalom ben Sarah, David itshak ben Valérie Naomie, Yoram H’alm
ben Claire Clara, Aviad ben Noa, Avichai ben Edna, Noam ben Adi, Patrick Fredj Ben Sarah, Acher
Messaoud ben Myriam Marie, Yona ben Simh’a, Réphaél Eliahou ben Myriam, Ofék ben H’ani, Avi’hai
ben Meirav, Ohad ben H’ava, Yossef ben Marie-France, Itamar ben Méital, Victor Houani H'aim ben
Julie, Israel Tsion Ben Haya Myriam, Albert Bernard Avraham ben Julie Kamouna, Samy Azar ben
Ema Laila, Eric Tsion Israél ben Rah’el, Yaniv Moché ben Evelyne Naina H’ava, Mario ben Maria,
H’édva bat Agnés, Koh’ava bat H’aminké, Karine bat Esther, Laurence Dvorah bat Rina, Aline Emilie
bat Giselle Esther, Sarah Rosine bat Margoucha, Ella Myriam bat Naomie Simha, Malkele (Malka) ben
Esther, Rouhama bat Elise Louise , Lara Dalya Margot Méssaouda bat Gina Zara Diane, Josiane Léa
bat Fortuné Méssaouda,Sarah Mazal-Tov bat Ruth Haya, Mazal Tov bat Rah’el, Shirel Fleurette bat
Nathalie Sarah, Batia H’aya bat Kalima, Annie Rose bat Colette Fanny, Noa Léa bat Lara Dalya Margot
Méssaouda, Esther bat Guénouna, Naomie esther bat ilana H’anna, Simh’a bat Rivka, Sarah Simh'a bat
Séverine Léa,Johanna Rah’el bat Annie Suzie Sultana, Liza bat Sarah Fortunée, Julie Yéhoudit bat Sa-
rah, Andrée Esther Tita bat Emma, Hadassa bat Esther, Esther bat H’anna, Narkis bat Dalya, Fleurette
H’aya Simh’a bat Fortuné Méssaouda, Chantal Fortunée Mazal bat Allegrine Meikha, Sarah Fortuna-
tée bat H’'aya, Khemaissa Bat Reine, Talya bat Yael, I'enfant Noya Haya bat Maayane Myriam Mor-
gan, et tous les malades et blessés parmi le Am Israél et les h'assidés oumot aOlam  :y9aX !

Pour la protection du Am Israél et la venue de Machia'h dans la miséricorde aujourd'hui
et de nos jours : yx !

Léavdil, dédié al'élévation de I'ame de: Yair Moche ben Vered véyonathan (20 Tevet 5785),
Alain H’alm Ben Eliane Fortunée (25 Chevat 5785), Giséle Esther Touitou bat Joséphine Freh'a (2
Adar 5785), Lucien Nessim ben Georgette (7 Adar 5785), Itsh’ak ben Margalit (16 Adar 5785), Julien
Yossef ben Myriam (16 Adar 5785), H'anna bat Zvia (18 Adar 5785), Yossef ben Esther (22 Adar
5785), Moché ben Simh’a (4 Tamouz 5785), Méir Chiméne ben Avigail (12 Tamouz 5785), Liliane
Esther Bat Iréne Tayta (15 Tamouz 5785), Rav Dan Yehouda ben Eliiahou (5 Av 5785), Agnes bat
Zéltana (21 Elloul 5785), Perla bat Rika (26 Tichri), Rosa bat Messouka (11 Tevet 5786), David H’al
ben Rivka (12 Tevet 5786), Mimoun Edmond ben Yaakov véMarie (2 Chevat 5786) et tous les disparus
parmi le Am Israél et les h'assidés oumot aOlam : yx !



