PARACHA BO- N2

Chaque personne doit faire rentrer Chabat avec les horaires de la communauté qu’il fréquente
JERUSALEM Entrée : 16h25¢ Sortie :17h45 PARIS-IDF:17h15.18h27  Marseille 17h20.18h26
Tel-Aviv 16h46 «17h46  Miami 17h39+18h35 Palerme 17ho1.18ho3

Résumé des points principaux de notre Paracha:

Les trois derniéres plaies frappent 1'Egypte :

-une invasion de sauterelles dévaste toutes les cultures ;

-une obscurité terrible (palpable disent nos Sages) envahit 'Egypte ;

-Tous les premiers nés égyptiens périssent a minuit du 15e jour du mois de Nissan, jour de la
sortie d'Egypte.

Quinze jours auparavant, D-ieu donne le premier commandement pour le peuple juif en tant que
nation : établir un calendrier dont les mois correspondent au renouvellement du cycle lunaire. Ils
recoivent le commandement de se circoncire et Hachem ordonne aux Bné-Israél de prendre un
agneau (une des idoles égyptiennes) et de I'attacher au pied du lit le 10 Nissan (un Chabat) et de le
garder attaché jusqu’au 14 Nissan, puis de le sacrifier. Ils aspergeront ensuite les linteaux de leur
porte avec son sang (de I'intérieur des maisons). Ainsi, le soir de la mort des premiers nés,

D.ieu passera au-dessus des demeures juives (c'est le sens du mot « Pessa’h », sauter) et
épargnera les premiers nés juifs. L'agneau sacrifié doit étre grillé sur le feu et sa viande
consommeée avec des herbes ameéres (Maror) et des pains azymes (Matsot). La mort des premiers
nés finit de briser la résistance de Pharaon qui accepte finalement le départ du peuple juif.
Hachem demande & Moché de quitter 'Egypte sans plus attendre (mais sans courir, pour bien
montrer qu’ils sont partis sans que Pharaon ne puisse les en empécher) et dans la précipitation du
départ, les enfants d'Isra€l n'ont pas le temps de laisser la pate lever. Sur instruction de D.ieu,
avant de partir ils demandent aux Egyptiens des objets précieux et emportent ainsi toutes les
richesses d'Egypte. A la fin de la Paracha, D.ieu demande au peuple juif de sanctifier tout premier
né et de célébrer a jamais la sortie d'Egypte par la féte de Pessa'h, ot durant 7 jours tout levain
doit étre éliminé et interdit a la consommation.

« De facon générale, voir large est le moyen d'obtenir la bénédiction de D.ieu. »
(Ie Rabbi de Loubavitch, extrait iguerette kodech N°1649)

« (...) : C'est un sacrifice de Pessa’h (no9) a Hachem, qui a sauté (nv9) par-dessus
les maisons des fils d'Israél en Egypte, quand Il a frappé I’Egypte et Il a sauvé
nos maisons. (...)» (Bo 12,27)

Le mot Pessa'h vient du fait que Hachem est passé (passa'h - ND9) sur les maisons des juifs,
entrainant qu'aucun d’eux ne meurt cette nuit-1a, pas-méme de mort naturelle !

Rabbi Moché Leib de Sassov (1745-1807) dit au Noam Elimélé'h que "passa'h peut également
signifier "sauté" ou "dansé" selon le sens profond du verset.

En arrivant a une maison égyptienne, Hachem ressentait immédiatement 'impureté et le manque
total de spiritualité qui y résidait. Mais lorsqu’IL arrivait a 1a maison d'une famille juive, IL
percevait la sainteté qui y rayonnait.

La beauté d'une maison juive, lieu remplie de mitsvot, et possédant un haut niveau de sainteté,
rendit Hachem tellement joyeux, que pour ainsi dire a chaque fois IL s'arrétait d'émotion, se
mettait a danser et a chanter joyeusement : "Ici vit un juif ! Ici vit un juif !"

Ce commentaire pourrait sembler étonnant : les juifs en Egypte étaient tombés au 49e niveau
d'impureté (sur 50...) ! Et malgré tout Hachem a dansé de joie sur leur maison !

En fait, c’est qu’il y a en chaque juif une partie d'ame Divine unique, qui reste toujours présente et
totalement pure, quoiqu'on puisse faire... Cette part de sainteté ne disparaitra jamais. Ainsi,
I'amour d'Hachem pour chacun d’eux est inconditionnel, et il restera toujours Son enfant ‘unique’
et chéri. Hachem ne s’est pas ‘focalisé’ sur les 49 portes d’impureté qu’ils avaient franchis, mais
sur la part de LUI présente en chaque juif qui était restée pure et qui restera sainte a jamais.



Tachons & notre niveau de nous inspirer de I'attitude d'Hachem qui est Emet comme il est écrit
(Prophetes, Jérémie 10,10) « l'Eternel, D.ieu, est vérité », et de 'adopter : La est le bon chemin a
suivre. Plutét que de ‘zoomer’ sur les défauts d’'un autre juif, sachons apprécier sa beauté
spirituelle et souhaitons-lui le meilleur dans notre coeur.

Puisque par Son amour et Sa fierté a notre égard, Hachem ‘danse’ au-dessus de chacun de nous,
changeons radicalement notre regard sur notre prochain en recherchant méme cette unique petite
chose qui le rend si désirable aux yeux de D.ieu.

(Source adaptation Aux Délices de la Torah)

BIRKAT haLEVANA, La Bénédiction de la Lune : ce mois de Chevat
du Dimanche 25 Janvier au Dimanche 1er Février (nuit incluse)

« Parlez a toute la communauté d'Israél en disant : Au dix de ce mois-ci, qu'ils
prennent pour eux, (chaque) homme un agneau pour une maison paternelle, un
agneau par maison. » (Bo 12,3)

Le Séder Olam (§5) rapporte que le 15 Nissan, jour ot les Bné Israél sortirent d’Egypte, tomba un
jeudi. Cela signifie que le dix du mois, jour ot ils prirent et attachérent 'agneau du sacrifice
pascal, fut un Chabat. En souvenir des miracles qui se sont produits ce Chabat 10 Nissan (cf entre
autre le Tour-Ora’h ‘Haim chap. 430 au nom du Midrach), on le nomma ‘Chabat Hagadol’.

Les commentateurs demandent pourquoi ce miracle est-il relié au Chabat et non au 10 Nissan,
comme toutes les solennités de I’année qui sont fixées selon leur date et non selon le jour de la
semaine ou I’évenement s’est produit !

Le Ohev Israél explique que le 10 Nissan, les Bné Isra€l durent se défaire eux-mémes de
I'idol4trie, en consacrant dorénavant 3 Hachem ce qui avait été jusque-la I'idole des Egyptiens
(agneau). Par cet acte ostentatoire, ils attacherent alors leur ame au Créateur.

Et cela ne fut possible que grace a la force spirituelle du Chabat qui est nommé "Yoma Dé
Nichmata", le jour de I'ame. C’est pourquoi, pour toutes les générations, ce jour fut fixé Chabat,
jour de lien spirituel particulier, par le mérite duquel ’homme parvient a se libérer de I’exil de son
ame.

Chabat recéle en lui un immense pouvoir spirituel, une grande et forte aptitude a se lier au divin.
Le ‘Hazon Ich (rapporté dans le Séfer rabbi Shimon biTorato) dit qu’ « A Chabat, nous pouvons
comprendre des idées profonde (en Torah), qu'il serait parfois impossible a comprendre durant la
semaine.»

Rabbi Aharon de Karlin (Beit Aharon) dit que « Si une personne est agitée par des pensées de
téchouva pendant un repas de Chabat, elle peut étre slire que sa téchouva est authentique. Les
repas de Chabat ont le pouvoir d’inciter a faire téchouva.»

Le Bayam Déré'h enseigne qu’« A Chabat la puissance spirituelle de notre parole est augmentée.
Notre parole a une force toute spéciale pendant Chabat, au point que méme un personne simple,
dont la parole n'aurait pas beaucoup de force pendant la semaine, peut produire des impacts
spirituels considérables pendant Chabat. (...)

D'apres le Ben Ich 'Hai (fin intro. paracha Chémot 2eme année), chaque heure d'étude Chabat en
vaut 1000 en jour h’ol (profane).

Rabbi Nah’'man de Breslev (Likouté Moharan - Torah 31,2) dit que « La émouna s'obtient
principalement grace a l'observance du saint Chabat » et le Midrach (TanH’ouma, Béréchit 3) que
« L'honneur accordé au Chabat vaut plus que mille jetines ! »

Le Talmud enseigne (Chabat 118) : « Rabbi 'Hiya bar Aba dit au nom de Rabbi Yo'hanan "Si une
personne observe le Chabat comme il faut, méme si elle a adoré des idoles comme la génération

d'Enoch, il lui est pardonné". »
(Source adaptation Au Puits de La Paracha, Rabbi Elimelekh Biderman Chlita & Aux Délices de la Torah)



« Hachem souhaite constamment accorder ses bienfaits a Son peuple, Israél,
mais la force du mal (sitra a'hra) bloque les canaux de l'abondance.
Cependant, chaque fois qu'un juif est animé de joie, celle-ci écarte les obstacles
qui empéchent l'abondance de se manifester. Alors, Hachem, dans son infinie
miséricorde et sa bonté, accorde d'abondantes bénédictions a Son peuple,
Israél. »

(Rabbi Lévi Its'hak de Berditchev - Kédouchat Lévi - Vayétsé)

« Parle donc (‘daber na’) aux oreilles du peuple, et qu'un homme demande de son
prochain et une femme de sa prochaine des ustensiles d'argent et des ustensiles
d'or.» (Bo11,2)

Afin que s’accomplisse entierement la promesse faite a leur ancétre Avraham ("ils l'asserviront,
ils l'opprimeront quatre cents ans” (Beréchith 15, 13) , "et ensuite ils sortiront avec de grands
biens" (Beréchith 15, 14), Hachem demande a Moché d’insister aupres des bnéis Israél pour qu’ils
réclament a leurs voisins égyptien de l'or et de 'argent (Talmud Berah’ot 9a et gb).

Pourquoi les bnéis Isra€l, apres toutes leurs années d'esclavage, n'auraient-ils pas voulu d'eux-
mémes demander compensation?

Le Rabbi de Lisk (séfer A'h Pri Tévoua) répond que lorsque le peuple juif quitta 'Egypte, il avait
une émouna compléte en Hachem et en Moché. Or personne n'est plus riche que celui qui possede
la émouna et le bita’hon.

Le 'Hovot hal.évavot écrit que celui qui posséde du bita’hon est dix fois plus riche qu'un
alchimiste qui sait transformer la poussiere en or. Cet alchimiste sera toujours inquiet que le
gouvernement découvre qu'il transforme de la matiere en or. Il aura également peur de tomber
malade et de ne pas pouvoir profiter de sa richesse. Méme s'il possede tout I'argent du monde, il
n'est pas certain d'en tirer profit.

En revanche, celui qui a du bita’hon est toujours convaincu qu'Hachem s'occupera de tous ses
besoins. Rempli de bitah’one en sortant d’Egypte, le peuple juif était tres riche : Méme s'ils
n'avaient pas de richesse monétaire, le bita'hon qu'ils avaient valait bien plus...

Le Ohr ha'Haim (Béchala'h 14,31) enseigne que méme sans aucun mérite, celui qui place sa
confiance en Hachem est enveloppé de bonté ('hessed). La confiance ne rapporte pas seulement
une récompense, elle attire la grace divine qui transcende la rigueur.

(Source adaptation Aux Délices de la Torah)

« L’ame supplémentaire (du Chabat) se réjouit fortement de notre ferveur
(kavana) durant la priére et des paroles de Torah sur la paracha que nous
nous disons l'un a U'autre. »

(Réchit Hochma - Chaar haKédoucha 3,5)

« Sept jours vous mangerez des matsot, (...) » (Bo 12,15)

Le Zohar (II, 183b) surnomme la Matsa "Mikhla De Asvata", I’aliment de guérison ou encore
"Mikhla De Méimnouta", I’'aliment de la Emouna.

Le Tiférete Chlomo explique que ces deux appellations du Zohar ne font quune, car celui qui
manque de Emouna est considéré comme nécessitant une guérison.

Le Zohar (III, 151b) enseigne que "la Matsa purifie 'ame juive de toutes ses scories et de tous ses
défauts".

Or, tout dans le matériel puise sa source dans le spirituel...



Dans la période précédant la seconde guerre mondiale, Rabbi Tsvi Kinstalikher, alors Av Beth Din
de Hemanshtat-Saben, résida en Roumanie. Une année, au mois de Nissan, il ressentit de tres
fortes douleurs a ’estomac. Il voyagea alors jusqu’a la ville de Klosinbourg pour consulter un
spécialiste et trouver un remeéde a son mal. Mais apres une série d’examens, on lui annonca qu’il
était atteint d’'une maladie interne grave et qu’il fallait I'opérer sans attendre. Ne pouvant se
résoudre a passer Pessa’h a ’hopital, les médecins le mirent alors en garde de ne rien consommer
d’autre que de I’eau, du lait et du jus d’orange. A plus forte raison, devait-il s’abstenir de manger
du pain.. Rav Tsvi placa sa confiance en D.ieu et rentra chez lui sans tarder. Le soir de Pessa’h, il
dirigea le Séder comme a son accoutumée avec ferveur, dans la joie et I'allégresse. Au moment de
manger la Matsa, il ne put consentir a s’en abstenir, et décida de passer outre ’ordre des
médecins. Il en consomma le premier, comme le deuxiéme soirs de féte...

De retour a Klosinbourg, Pessa’h terminé, le médecin procéda aux examens préopératoires. Mais
a sa grande surprise, la maladie de Rav Tsvi avait entierement disparue. Certain qu'un autre
spécialiste avait entre-temps réussi a guérir son patient, il lui en demanda l'identité. Rav Tsvi lui
assura n’avoir consulté personne d’autre, et lui avoua n’avoir fait que ‘désobéir’ aux consignes en
consommant les soirs du Séder de la Matsa..., le "pain de la guérison".

« Votre guérison reléve du miracle », lui déclara le médecin, « la médecine est insignifiante
devant la volonté Divine. »

(Source adaptation Au Puits de La Paracha, Rabbi Elimelekh Biderman Chlita)

« Qui peut-on qualifier d'homme riche ?
C'est celui dont la femme est belle dans sa conduite. »
(Rabbi Akiva, guémara Chabat 25b)

Halah’a 'Time' : Questions/ Réponses

Q : Est-il permis Chabat de tenir de la main une herbe/plante odorante encore
plantée et de la sentir ?

R : Il permis de tenir de la main une herbe odorante plantée et de la sentir, mais il est interdit de
sentir des fruits préts a consommer lorsqu’ils sont encore attachés de crainte qu'on en vienne a les
cueillir [H'azon Ovadia p 77].

Q : Est-il permis d'arroser des plantes Chabat ?

R : Il est interdit de planter ou ou de faire une action aidant a stimuler la pousse de plantes, c'est
pour cela qu'il est interdit d'arroser des plantes Chabat. Par contre il est permis avant Chabat de

programmer l'arrosage automatique qui rentrera en action pendant Chabat [Choulh’ane Arou’h

252, X].

Q : Quelles utilisations d'un arbre sont interdites le Chabat ?

R : Il est interdit d'utiliser un arbre le jour du Chabat, il est donc interdit de monter sur un arbre,
de s'y appuyer ou de poser des objets sur l'arbre. Il est également interdit de retirer un ballon qui

est accroché a un arbre le jour du Chabat. Et il ne faut pas appuyer un objet contre 1'arbre [Hazon
Ovadia 4, p. 90].

De méme, une personne assise sur I'herbe et s'appuyant fortement sur les arbres du jardin, utilise
I'arbre, ce qui est interdit.

De méme, une personne qui sort avec son chien dans le jardin et souhaite l'attacher a 1'arbre,

utilise I'arbre, ce qui est interdit.
(traduction David ben Rabbi Chlomo & Ouriel David ben Rabbi H’aim, issu de « A’h Tov Vah’essed » halah’a yomit 5786)



« A Chabat, qui ressemble au monde a Venir, la sainteté de toutes les mitsvot
qu'on a pu réaliser pendant la semaine passée descend sur nous. »
(Le Sfat Emet , paracha Toldot)

Des paroles de Torah Chabat

Rabbi Isra€l Nissanstrok habitait la ville de Brisk (a cette époque en Biélorussie). Il avait jadis été
tres riche, et sa table rassemblait alors a la fois la Torah et les honneurs... jusqu’a ce que la roue
tourne et qu’il perde toute sa fortune. A présent, il avait besoin de plusieurs milliers de roubles
pour rembourser ses dettes et faire commerce de marchandises afin de retrouver sa situation
d’antan. Il chercha bien a emprunter, mais ce fut en vain. N'ayant plus le choix, il décida
d’entreprendre un voyage de plusieurs mois : se rendre en Europe chez le fameux Baron Anchel
Rothschild, pour lui demander un gros prét. N’ayant pas de quoi payer les frais du voyage, il
vendit I'intégralité du contenu de sa maison et partagea la somme en deux : une moitié qu’il prit
avec lui, et 'autre qu’il laissa a son épouse. Apres trois mois de voyage, il arriva a destination et se
rendit aussitot a la demeure du Baron. Cependant, en y voyant devant des dizaines de personnes
faisant la queue face aux employés chargés de distribuer une demi-piéce d’or, voire une piéce
entiere en guise de don, il se sentit désemparé !

-« Que vais-je faire avec une seule piéece alors que j’en ai besoin de plusieurs milliers ! », se dit-il,
sans méme sentir les larmes exprimant sa peine couler sur ses joues. De loin, les employés
remarquerent la scéne. Voyant un homme a I'allure respectable pleurer amerement sur son sort,
ils s’adressérent a lui.

-« Nous ne sommes que des employés et nous n’avons pas le droit de distribuer plus d’'une piece
d’or a chacun. Cependant, suis notre conseil : reviens la veille de Chabat vers midi. Le Baron vient
alors vérifier les listes de 'argent distribué aux pauvres. Confie-lui ta peine. Peut-étre trouveras-
tu grace a ses yeux et obtiendras-tu son aide ? »

Le vendredi, Rabbi Israél revint a ’heure convenue, et en effet, son allure gracieuse conquit le
coeur du Baron qui I'invita a sa table de Chabat. Durant tous les majestueux repas, Rabbi Israél
agrémenta la table de paroles de Torah qui réjouirent le coeur des convives. Enchanté par son
invité, le Baron lui dit : « Reviens me voir des la fin du Chabat, je dois te parler. »

ATissue du saint jour, Rabbi Israél lui fit le récit de son passé, comment il avait été riche et
comment il se retrouvait a présent ruiné. C’est pourquoi il avait un besoin d’'un prét urgent de
plusieurs milliers de roubles.

A ces mots, le Baron lui demanda :

- « 2 combien se montait la valeur de toute votre richesse dans les meilleures périodes ? »

Apreés avoir réfléchit, Rabbi Israél répondit :

- « dans les temps les plus fastes, je possédais des biens d'une valeur de dix-mille roubles. »

Le Baron s’éclipsa quelques instants dans la piece attenante, puis en ressortit et lui remit la
somme colossale de dix mille roubles, dont il lui fit don intégralement. Puis il inscrivit sur une
feuille son nom, "Baron Anchel de Rothschild”, avec son adresse, et la lui remit.

Rabbi Isra€l, bouleversé, se répandit en louanges et lui exprima sa reconnaissance pour une telle
générosité ! Concernant la feuille, il demanda au Baron :

- « Souhaitez-vous que je vous adresse un courrier dans lequel je vous remercie par écrit ? »

- « Je vois que la malchance vous a poursuivi », lui répondit le Baron, « au point de vous avoir
ruiné. Qui sait, si méme apres avoir recu une telle somme, vous n’allez pas la perdre a nouveau ?
C’est pourquoi je vous confie mon adresse afin de vous éviter un nouveau voyage de trois mois. En
cas de besoin, envoyez-moi votre demande par la poste, et je vous ferai parvenir encore dix-mille
roubles. »

(Source adaptation Au Puits de La Paracha, Rabbi Elimelekh Biderman Chlita)

CHABAT CHALOM A VOUS AINSI QU’A TOUTE VOTRE
FAMILLE !



DEDIE A LA GUERISON TOTALE DE :

("C'est Chabat, on ne peut pas crier; la guérison est proche”, 827 7217 XD WA R°7 NAW)
L’enfant Aharon ben Esther, David ben Adeline, Mordéh’ai ben H’aya Sarah, Janneot Yaakov ben
Gracia, Meyer Ben H’anna, Rav Gabriel Haim Beckouche ben Mercedes Sarah, Jonathan ben esther,
David Aaron ben Sarah, Yonathan H'aim Yaakov ben Dévorah, Yossef Itsh'ak ben Eliane Esther Sarah,
Moché ben Simh'a, Méir ben Tikva, Benoit Yossef ben Esther, Nissim ben Fanny, Tséma’h ben Sarah,
Gérard Yéhochoua ben Ema, Arel ben H’anna, David Salmone ben Rah’el, Moché ben Ida Assous,
H’aim Menah’em ben H’anna, Avraham ben Yaakov Funaro, H’aim ben Ela, Itsrak ben Cha-
mouh’a, Guilam ben Karine Koh’ava, David ben Brigitte, Yonathan ben Deborah, Daniel Rah’amime
ben Nelly Kamouna, Haim Baruch Ben Toska Tova, Maoz ben Varda Dévorah, Nir Goutman ben My-
riam, Omer ben Tali, Hillel Chimdne H’ai Abitbol Ben Monique Simh’a, Daniel Ychaya Ménaché ben
Feigel, inon Chalom ben Sarah, David itshak ben Valérie Naomie, Yoram H’aim ben Claire Clara, Aviad
ben Noa, Avichail ben Edna, Noam ben Adi, Patrick Fredj Ben Sarah, Acher Messaoud ben Myriam
Marie, Yona ben Simh’a, Réphaél Eliahou ben Myriam, Ofék ben H’ani, Avi’hal ben Meirav, Ohad ben
H’ava, Yossef ben Marie-France, Itamar ben Méital, Victor Houani H'aim ben Julie, Israel Tsion Ben
Haya Myriam, Albert Bernard Avraham ben Julie Kamouna, Samy Azar ben Ema Laila, Eric Tsion
Israél ben Rah’el, Yaniv Moché ben Evelyne Naina H’ava, Mario ben Maria, H’édva bat Agnés, Koh’ava
bat H’aminké, Karine bat Esther, Laurence Dvorah bat Rina, Aline Emilie bat Giselle Esther, Sarah Ro-
sine bat Margoucha, Ella Myriam bat Naomie Simha, Malkele (Malka) ben Esther, Rouhama bat Elise
Louise , Lara Dalya Margot Méssaouda bat Gina Zara Diane, Josiane Léa bat Fortuné Méssaouda,
Sarah Mazal-Tov bat Ruth Haya, Mazal Tov bat Rah’el, Shirel Fleurette bat Nathalie Sarah, Batia
H’aya bat Kalima, Annie Rose bat Colette Fanny, Noa Léa bat Lara Dalya Margot Méssaouda, Esther
bat Guénouna, Naomie esther bat ilana H’anna, Simh’a bat Rivka, Sarah Simh'a bat Séverine Léa,
Johanna Rah’el bat Annie Suzie Sultana, Liza bat Sarah Fortunée, Julie Yéhoudit bat Sarah, Andrée
Esther Tita bat Emma, Hadassa bat Esther, Esther bat H’anna, Narkis bat Dalya, Fleurette H’aya
Simh’a bat Fortuné Méssaouda, Chantal Fortunée Mazal bat Allegrine Meikha, Sarah Fortunatée bat
H’aya, Khemaissa Bat Reine, Talya bat Yael, I'enfant Noya Haya bat Maayane Myriam Morgan, et tous
les malades et blessés parmi le Am Israél et les h'assidés oumot aOlam :yN !

Pour la protection du Am Israél et la venue de Machia'h dans la miséricorde aujourd'hui
et de nos jours : yx !

Léavdil, dédié a l'élévation de 1'ame de: Rabbi Efraim ben Louna (10 Chevat 5785), Yair Moche
ben Vered véyonathan ( 20 Tevet 5785), Alain H’aim Ben Eliane Fortunée (25 Chevat 5785), Gisele
Esther Touitou bat Joséphine Freh'a (2 Adar 5785), Lucien Nessim ben Georgette (7 Adar 5785),
Itsh’ak ben Margalit (16 Adar 5785), Julien Yossef ben Myriam (16 Adar 5785), H'anna bat Zvia (18
Adar 5785), Yossef ben Esther (22 Adar 5785), Moché ben Simh’a (4 Tamouz 5785), Méir Chiméne
ben Avigail (12 Tamouz 5785), Liliane Esther Bat Irene Tayta (15 Tamouz 5785), Rav Dan Yehouda
ben Eliiahou (5 Av 5785), Agnes bat Zéltana (21 Elloul 5785), Perla bat Rika (26 Tichri), Rosa bat
Messouka (11 Tevet 5786), David H’ai ben Rivka (12 Tevet 5786), Mimoun Edmond ben Yaakov
véMarie (2 Chevat 5786) et tous les disparus parmi le Am Israél et les h'assidés oumot aOlam : ynx !



