(Pricre de ne lire le feuillet pendant la priére et la lecture de la thora merci )

X2 493 0N 1193
(24/01/26) 15WN vaw "

~—/COURS DE NOTRE MAITRE MARAN =[5
ZATZAL

Sujets du cours :

N.
o it

1. On n’est pas méticuleux dans un chant, lorsque cela fausse le rythme 2. Le Zaken
des Mekoubalim, le Gaon, le Tsadik Rabbi Ytshak Kadouri 3. Explication des paroles
du Rachach : « 4 « "aIn?w nvaIx n"XP’n 8N n?'NAa. Se déplacer en vélo pendant
Chabbat et Yom Tov 5. Utiliser les talismans et les choses qui dépassent la nature
6. Le Gaon, le Tsadik, expert en miracle, Baba Salé 7. Une explication profonde
et douce des paroles de Rachi sur le verset : « vThaxn 2uni» .8 « nv19 1% T2 »

uond snoA sno
o (8

p su

19
.

s

10 « n'2V DN TWN ANTRN DAl ANYN NX. Casser de I'argent ou mesurer de la récolte

11. Recevoir des fax pendant Chabbat 12. Association avec un non-juif pour qu’il

travaille dans le magasin pendant Chabbat 13. Dire « DIn1 XInl » dans « TI22 ' »

le Chabbat matin 14. Dire « |I¥1 'n' » avant la Parachat Hatamid le Chabbat 15.
« NIAIL NNIYA YNWIY - DAY »

slaw N

ge e

Faire un rythme a une chanson

Chavoua Tov Oumévorakh. (Bravo a Rabbi Kfir
Partouch et a son frere Rabbi Yéhonathan pour le
chant « 11'v1 72 1T1* »). Qui a écrit ce chant ? C’est

« T2V » et « 721X ». D’ailleurs le chant entier suit
cette logique. Cela fait déja plus de 400 ans que les
chanteurs se sont autorisés a employer ce langage.
Donc « 72 NNWR », c’est trés joli. Baba Salé était
entierement plein de joie. Une fois, on lui a ramené

Al e

T Baba Salé. Celui qui comprend un peu la grammaire . , ) o
A 4 i P P & .| une femme dont le fils ne voulait pas I'écouter, -
-4 o 2EUesien sEemmE R A peeslals ds el il I"énervait. Alors ils présenterent I'enfant au
« 72 NNWN » au sujet d’Hashem ? |l faudrait plutét e . L . o i |
Moo . . Rav, et il lui dit : « si ma meére était en vie, jaurai
= dire « 72 NnWN » ?! Que peut-on répondre a cela ? . . iy s .
B = " iy dansé avec elle, j'aurai été heureux d’étre avec
3 On peut répondre qu’il y a un verset dans Téhilim

(55,24) ou il est écrit : « 72 NLAX 'INI ». Bien que ce
ne soit pas comparable car c’est a la fin d’un verset.
Néanmoins, lorsqu’il s’agit de chants, on n’est pas
méticuleux. Méme dans la priere, on dit « ,« 3NN
721010 » », ou « ANVILI ». Méme s'il est préférable
de dire « ANUIYI » ,« ANTIN2 », etc... Mais dans les
chants, on n’est pas méticuleux. C’est pour cela que
dans le chant « |nNIN A w21 T'T' », on dit : « J1wnN
211 7% T2V ». Les ashkénazes sont méticuleux
plus que ce qu’il ne faut, et ils disent « 3TaV JIwn
211 728 ». Mais il y a un rythme dans un chant.
Combien y’a-t-il de syllabe dans le mot « T'7-
[P-N1-n AN wWO-1 » ? Huit syllabes. Pareil dans le
mot « 72-IX-1 78 T-2V )IW-n », huit syllabes. Si
tu dis « 972V » et « 72I1x71 », cela fera dix syllabes
contre onze. Il est donc clair que I"auteur n’a pas
pensé écrire « ATV » et
« X1 »;  mais plutdt

Pourquoi la lettre Tsadik a un Daguéech ? 9. Explication du verset « D"xn M2 IN7N0I

elle. Comment peux-tu te comporter de cette
fagon ?! ». Il n’a pas bougé de la, tant que le fils
ne fasse pas couler des larmes. Il faut apprendre
le moyen de faire comprendre quelque chose aux
gens. « 12 NNWN », c’est tout de la joie.

Le Zaken des Mekoubalim, le Gaon, le

Tsadik Rabbi Ytshak Kadouri

Le 29 Teveth, c’est la Hazkara du Gaon, le Tsadik,
le Zaken des Mekoubalim, Rabbi Ytshak Kadouri.
Nous ne savons pas beaucoup de choses sur ce
Tsadik. Nous savons qu’il écrivait des manuscrits,
nous avons qu’il était extrémement patient,
quelque chose d’unique en son genre. Et nous
savons qu’il a vécu 107 ans. Aujourd’hui, j’ai lu
dans l'un des feuillets, qu’il est né en 5659, et
gu’il est décédé en 5766, nous n’avons entendu
personne d’autre dans cette génération qui a eu le

DI ETUD ORI TR R, T D TR DT
W0 T TR TN MA TR o

1eqqey) juesnp Jayiodsuely 9| sed au ap Isule ‘13[|IN3y NP 1dUlES €| 19323dSd

i
L




i

mérite de vivre 107 ans. Il n’y avait pas plus patient
et modeste que lui. Une fois, sa premiere femme
lui amena a manger, mais il était occupé a I’écriture
d’un talisman. Il ne s’arrétait pas d’écrire, et elle
I'appela : « Ytshak, le repas refroidit » - « N1'@TX
N2 ». Il n’entendait pas car il était trés concentré
par le talisman. Alors elle secoua la table, et I'encre
se renversa sur le talisman et sur tout ce qu’il avait
écrit... Qu’est-ce que c’est que cela ?! N'importe
qui d’autre aurait crié et se serait énervé. Mais lui,
il n’a rien dit. Il se tourna vers son ami qui attendait
ce talisman en lui disant : « elle sait ce qu’elle fait !
Il semblerait qu’il y ait un défaut ou une erreur
dans ce talisman, et c’est pour cela qu’elle a versé
de I'encre dessus ». C'est tout. Il est possible qu’il
se soit remis a I"écriture d’'un nouveau talisman et
gu’il se soit mis a jeliner encore. Qui sait ?!

« ["AIN7Y NY2IN N"'XIN NN N7?'TNA »

Mais méme s’il est impossible de se souvenir
de beaucoup de choses de ce Rav (car écrire des
talismans n’est pas une sagesse aujourd’hui),
nous avons des choses que j'ai appris du sage qui
travaillait aupres de lui. Il donnait des cours une fois
par semaine (peut-étre deux fois), et ils étudiaient le
livre Nahar Chalom de Rabbi Chalom Char’abi, dans
lequel il y a des fois des choses qu’on ne comprend
pas. Comment c¢a ? J'avais un livre a éditer — le
livre « nwn nIxan » du Gaon le Mekoubal Rabbi
Moché Idan, dans lequel il écrit des notes sur le
livre Ets Haim, sur d’autres choses aussi, et sur le
livre Nahar Chalom. Et dans Nahar Chalom, il est
écrit au sujet des concentrations a Hanoucca, qu’il
faut penser « |"aIN%w NUAIR N"X7N XML NP'NA
n"apn 1 ». Mais gu’est-ce que cela veut dire ?
Et dans le livre « nwn nanan », il écrit: « je ne
comprends pas ». Je suis allé un jour chez le Rav
Kadouri, car ma fille était malade, et j’ai demandé
au Rav de m’écrire un talisman. Il I'a écrit pour ma
fille. Mais le temps qu’il arrive, ils étudiaient le livre
Nahar Chalom. J’ai ouvert ce livre et j'ai demandé
a Rabbi Chmouel Drazi : « Monsieur, que veut dire
I’abréviation « n"X7n » ? » Il me répondit : « C’'est
« DITN 2INX |27 N22N » ». Je lui ai dit : « mais Adom
s’écrit avec un Aleph, pas avec un Hé comme ici ? »
I me dit: « C'est bien ¢a, mais ils ont écrit en
inversant les lettre Aleph et Hé, pour que la valeur
numérique du mot « N?'Na » rentre ». Puis je n"ai
pas arrété de réfléchir a ca, et je me suis dit que
c’est vrai, il aurait fallu écrire « "aIn%w "1 N"X7N »,
mais si on l'avait écrit comme ¢a avec un Aleph,
il aurait manqué quatre pour atteindre la méme
valeur numérique que le mot « n7Ma ». Et son
langage rentre trés bien en suivant I'explication
gu’on m’a donné, car apres I'abréviation, il est écrit
« ['2IN?¥ NV2IN N », donc si on ajoute quatre, on
tombe bien sur la méme valeur numérique. Il est

] facile de constater que c’est |'explication exacte.
L’homme doit savoir que si tu n’as pas d’explication
véritable — tu dois dire « il faut approfondir » et ne

| pas donner une explication de force. C'est une chose
gue j’'ai appris en allant la-bas.

Se déplacer en vélo pendant Chabbat et Yom

Tov

Autre chose, Rabbi Chmouel Drazi, lorsqu’il était
en Babylonie, il y avait de synagogues qui n’avaient
personne pour leur sonner le Choffar. Alors il sonnait
lui-méme dans cinq synagogues (c’est ce que j'ai
entendu d’un Talmid Hakham). Et il prenait le vélo
pendant Roch Hachana pour se rendre dans ces
synagogues. Qui lui a autorisé ? Rabbi Yossef Haim
a autorisé. Il a dit que c’est permis si c’est dans le
Téhoum, et on ne craint pas que le vélo se casse et

| qu’on en vienne a le réparer pendant Chabbat ou
Yom Tov, car on ne fait pas de décret hasardeux.
Alors il prenait le vélo pendant Roch Hachana pour
acquitter les gens du Choffar, car le Choffar est
une miswa de la Torah, et le fait de prendre le vélo
pendant Yom Tov n’est pas concretement interdit.
Malgré cela, le Rav Ovadia écrit qu’il est interdit
de nos jours de montrer que cette chose peut étre
autorisée, car il y a beaucoup de facon d’en arriver a
faire un interdit si on prend le vélo pendant Chabbat
ou Yom Tov. Le Rav Drazi faisait cela, car il s’appuyait
sur le Rav Poalim.

Si tu entends quelque chose qui n’est pas
connu par tout le monde — Tu I'écris

Rabbi Chmouel Drazi était également un Mékoubal.
Mais a notre grand regret, tous ceux qui étudient la
Kabala, ne laissent pas d’écrits apres eux, rien. lls
transmettent seulement de bouche a oreille. Mais
que restera-t-il ensuite dans les générations futures ?
La question qu’on a évoqué tout a I’heure sur « n7'Na
['an?w nVaIR n"X7Nn 8N », Rabbi Moché Idan
a dit gu’il fallait approfondir cette question. Je l'ai
posé également a Rav Yaakov Haim Sofer qu’il soit
en bonne santé, et il m’a dit qu’il ne sait pas. Jai
demandé (D"nin |'a 7'7an%) a Rabbi Sharya Doblitski,
il m’a dit gqu’il ne sait pas. Alors qui sait ? Je suis allé a
Jérusalem sans avoir cette question en précisément
en téte, et lorsque je les ai vu étudier ce livre, jai
posé ma question au Rav Drazi, et il m’a répondu de
maniére spontanée. Imaginez-vous si je ne lui avais
pas posé la question, on n’aurait jamais su cette
explication. C'est pour cela que si tu entends quelque
chose qui n’est pas connu par tout le monde — Tu
I’écris. En faisant cela, cette chose sera conservée.
Le mot « DILN » - « tu écris » a les mémes lettres
gue le mot « 1NMwnN » - « tu gardes »... C'est pour que
cette chose soit conservée.

S’écarter des talismans

L
s Pt -'_j_l- .

b

s LT




Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

Il faut s’écarter des talismans! Le Rabbi de
Loubavitch n’écrivait pas de talismans, il faisait
seulement des bénédictions, et disait ce a quoi
il fallait faire attention, comme les Téfilines par
exemple etc... Mais il ne faut pas se servir de
talismans. Le Rav Kadouri est une exception car ils
lui ont autorisé a se servir des talismans, et il en
a fait des bonnes choses. Je me souviens étre allé
chez lui un jour pour demander une Bérakha pour
ma femme, et il y avait tellement de monde qui
attendait a I'extérieur de la maison pour entrer,
ils voulaient casser la porte ! lls attendaient pour
gu’illeur donne untalisman et une Bérakha. J'étais
« favorisé »... (par Rabbi Eliahou Ichai, qui m’avait
dit qu’il a insisté pour moi, que je puisse aller
chez le Rav). Je voyais que la porte était fermée,
et qu’il recevait les gens au compte-goutte. J'ai
dit : « 'homme est susceptible de se tromper en
pensant que le Rav est Has Wéhalila comme une
divinité et qu’il va m’écrire un talisman ». Alors jai
dit : « Maitre du monde ! Tu sais que je ne crois
en personne, seulement en toi ! Fait s’il te plait en
sorte qu’il soit un bon messager pour m’accorder
le bien que tu veux me faire ». Je suis entré, il m’a
donné un talisman (qui a aidé pendant plusieurs
années). 'homme doit faire attention de ne pas
idolatrer des gens !

Le Gaon, le Tsadik, expert en miracle, Baba
Salé

Cette semaine, le 4 Chevat, il y a la Hiloula de Baba
Salé. Il avait une force puissante dans la priere,
sans talismans. Rabbi Mordékhai Char’abi disait
sur lui : « comparé a ce que nous faisons par de
nombreuses prieres, sa priere a lui dépasse toutes
les limites. Elle monte directement ». |l faisait de
trés grands prodiges, nous en avons entendu
plusieurs fois. Il y avait un Talmid Hakham qui
s’appelle Rabbi Haim Perets, qui avait une sceur
(qui s’appelle Fellou) qui n’était alors pas mariée.
Elle voulait savoir pourquoi elle n’arrivait pas a
se marier, alors ce Talmid Hakham est venu me
voir et m’a demandé : « Dis-moi, que dirait Baba
Salé, Elle va se marier ou non ? » Je lui ai dit:
« je ne sais pas, ce n’est pas comme ¢a qu’on
lui demande. Tu dois lui demander une Bérakha
pour qu’elle se marie ». Il a fait comme ¢a et tout
s’est bien passé.

Tu es obligé de boire le vin de Baba Salé

Baba Salé était unique dans ses prieres et ses
chants. C’était exceptionnel. Une fois, jétais a
Nétivot pendant Chabbat, chez le Rav Sabban. A
Séoudat Chélichit, il m’a dit: « viens on va chez
Baba Salé ». Nous sommes allés chez lui, et il m’a
amené un verre de vin. Je lui ai dit : « je ne bois

pas de vin, mon péere m’a dit que le vin doit étre fait
a la maison ». Alors Rabbi Khadir m’a dit : « Le vin
de Baba Salé, tu ne le bois pas ?! Tu es obligé de
boire !... » Bien, je n’allais pas me disputer avec lui,
donc j’ai bu. Ensuite, il a mis sa main dans la mienne,

| et commencer a faire beaucoup de Bérakhot. Il

nous a donné un petit verre, mais il s’est cassé. Il
nous a donné de l'argent, mais je n’en ai pas fait
attention. Je ne savais pas a quel point les gens
faisaient attention a ces petites choses. Baba Salé
était le petit-fils de Rabbi Yaakov Abouhatserra, et
de nombreux miracles et prodiges ont été fait par
son intermédiaire.

Commentaire de Rachi

La paracha (Chemot 7;14) écrit: "nu1a 1% 112" le
cceur de Pharaon est lourd. Rachi dit que « le mot

| 122 signifie lourd, et non pas il s’est alourdi, ce n’est

pas un verbe. Comme dans "1aTn N 113 1" la
chose est trop lourde pour toi (Chemot 18;18) ».
Cela semble bizarre que Rachi se prenne la téte
avec ce mot et rapporte, en référence, un verset
de la paracha d’Ytro. Or, le mot 112 avait déja été
vu avec Avraham "qDJa nipna TNN T2 DIANI
anmal”- Avraham était lourd en troupeau, argent et
or (Berechit 13;2). Egalement "yaxa 1212 awvnl"- la
famine était lourde dans la Terre (Berechit 43;1). Il
faut donc comprendre Rachi.

Regles de grammaire

En hébreu, on ne met pas d’adjectif avant le nom.
Cela se fait dans les langues européennes. Or, dans
notre verset en question, le mot 112 est placé avant
le mot 1% qui signifie « le cceur ». Cela pourrait alors
nous laisser penser que le mot 111 est un verbe
conjugué. Cela signifierait que Pharaon a endurci son
cceur. C'est pourquoi Rachi utilise le verset d’Ytro,
en référence, dans lequel le méme probléme est
retrouvé. En fait, quand tu veux appuyer sur le point
en question, tu places I'adjectif avant le nom. C’est
ce qu’explique Rachi.

Les grenouilles

Ensuite ce le verset dit "vThaxn 2uni"- la grenouille
est montée (Chemot 8;2). A chaque fois, ce mot est
marqué sans daguech. Uniquement dans le verset
cité , on trouve un daguesh dans le tsadé. Pourquoi
? Cela explique ce que dit Rachi, au nom du midrach,
qu’une seule grenouille est apparue. Les Egyptiens
la frapperent et elles produisaient une tonne de
grenouilles. Le daguesh vient insinuer que celle-ci se
fit frapper. Quand tu mets un daguesh sur un mot,
c’est comme si tu le prononcait plusieurs fois. A
chaque fois qu’elle se faisait frapper, elle leur sortait
des milliers de grenouilles.

."" LR




Les bétes sauvages

Le verset dit, ensuite "anvn NX DX M2 IXNI
N2V DN IWN NNTRN DA1Y- Les maisons égyptiennes
furent remplies de bétes sauvages, ainsi que de la
terre sur laquelle ils étaient (Chemot 8;17). Qu’est-
ce que signifie « ainsi que de la terre sur laquelle
ils étaient »? J’avais lu un joli commentaire, étant
jeune, dans la Haggada Migdal Eder. Le Rav Chimchon
d’Ostripoli parlait de la Michna Kilaim qui disait
gu’il existait un animal sauvage qui vivait, attaché
a la terre. Si on coupait le cordon qui la rattachait
a la terre, elle mourrait. Alors, comment cet animal
sauvage a pu venir en Egypte? Hachem a ramené sa
terre avec elle, comme le dit le verset. Mais, selon
le sens simple, la Michna Kilaim parle d’un Orang-
outan et le verset parle de laquelle sur laquelle sont
les Egyptiens. Cela nous apprend simplement que les
animaux étaient, non seulement dans les maisons,
mais, aussi en extérieur, sur la terre. Il est toujours
préférable d’expliquer simplement.

Casser de I’argent ou mesurer de la récolte

De méme, dans le verset de la paracha Mikets "bp7'
71WA U1 YINAL DNIXA YIND NXNDIN 02N 22 NN QoI
DNAIYW DN IWNR"- Yossef ramassa tout I'argent de
la terre d’Egypte et de Kenaan, pour la récolte que
les gens achetaient. La récolte est appelée 11w,
et acheter est écrit nnaIw (casser, littéralement).
Pourquoi ? On raconte que sur les pieces, il y avait
une effigie d’idolatrie que les gens devaient casser,
avant de lui donner, afin que Yossef puisse profiter de
cet argent. Et beaucoup apprécient cette explication.
Mais, ce n’est pas terrible. Le mot 12w est marqué,
auparavant, avec Yaakov "aw wr' 1 2pu X
D"x¥N1"- Yaakov vit qu’il y avait de la nourriture en
Egypte. De plus, cet argent était-il destiné a Yossef?
C’était pour pharaon. Alors, comment expliquer ce
terme employé 1aw. Cela nous apprend seulement
que les Egyptiens devait payer cher pour mesurer et
acheter la récolte. L’explication la plus simple est la
meilleure.

Recevoir un fax Chabbat

Peut-on utiliser un fax, durant Chabbat ? C’est-a-dire,
si on possede un fax, dans un bureau, et des infos
arrivent durant Chabbat, quelle est la régle? Certains
pensent qu’il faut éteindre le fax, durant Chabbat.
Mais, quel est l'interét? A Tunis, nous recevions
des lettres, durant Chabbat, et le non juif les posait
chez nous. Nous les ouvrions a la sortie de Chabbat.
Le Péri Hadach interdit, selon la Torah, s’ouvrir ce
courrier, durant Chabbat. Le Hakham Tsivot autorise
d’ouvrir la lettre, durant Chabbat. Il explique qu’étant
donné que tu détériores I'enveloppe en ouvrant,
c’est permis. Le Rab Hida appuyait ce dernier. Apres
beaucoup d’échanges, le Hakham Tsvi a dit: j'ai

discuté avec le Péri Hadach, et je lui ai démontré que
cela est autorisé. Le fils du Hakham Tsvi a écrit que
son pere autorisait au juif d’ouvrir la lettre, durant
Chabbat, au risque qu’elle ne contienne un message
urgent. En pratique, les Aharonims autorisent de
laisser un non juif ouvrir.

Conclusion

De méme, il est autorisé delaisserle faxallumé durant
Chabbat. La loi ne suit pas Beit Chamai qui interdit
de laisser nos affaires travailler durant Chabbat.
Beit Hilel pense qu’il n’y a aucun probleme a cela.
La Torah demande seulement le repos de I'"humain
et des animaux. Selon Beit Chamai, comment laisser
les bougies allumées? Il faut les abandonner pour ne
pas avoir, en sa possession, d’objet qui ne soit pas au
repos. Mais, Beit Hilel n"impose pas du tout cela. Et
c’est pourquoi le fax peut rester allumé. C'est la loi.
Quelqu’un avait voulu se montrer sévere, mais, un
autre avait, alors écrit qu’on ne pouvait se permettre
d’ajouter de nouvelles barriéres. Et méme Beit
Chamai n’interdise que l'utilisation, par exemple,
d’'un marteau t’appartenant par un non-juif. Mais,
guelque chose qui fonctionne seul, comme un fax,
serait autorisé.

Association avec un non-juif

Quelgu’un qui posséde un magasin, et veut y faire
travailler des non-juifs, pendant Chabbat, cela
n’est pas génial car le non juif est ton Chaliah, ton
remplagant. Mais, dés le début de la création de la
boutique, il est possible de s’associer a un non juif,
partager les dividendes en deux, et cela inclurait
ceux du Chabbat, dans sa partie, et dans celle du
juif, un jour de semaine. Si les accords n’ont pas été
faits, au départ, il faut tout annuler, pour repartir
avec les accords cités ci-dessus. Il existe beaucoup
de conditions. Et beaucoup font des erreurs. Celui
qui se renseigne sur un tel sujet, il faut le diriger vers
le rabbin de la ville. Si le magasin porte le nom du
juif, aucune autorisation n’existe. S’il est proche d’un
endroit fréquenté par des juifs, c’est un probléeme...

Lectures Chabbat matin

Le vendredi soir, on ne récite pas "nin1 XInI" (vehou
rahoum) avant Barekhou d’ Arvit. Et le Chabbat
matin, dans le passage de Yehi Khevod, on récite "XIni
DIN". Le Rav Yaavets avait voulu arréter cela car le
Zohar demande de ne pas lire "DIN1 NINI1" pendant
Chabbat. Mais, le Rav Hida n’est pas d’accord. Il
explique que le soir, c’est important pour annuler les
forces de la rigueur. Mais, le vendredi soir, ce n’est
pas nécessaire. Ceci dit, le Chabbat matin nous lison
cela dans Yehi Khevod qui contient 18 versets avec
des sens profonds. On ne peut sauter ce verset.

&

)

»

[
B -.r:-‘ o




P .1

L

rs

Lecture du matin | aussi, ils étaient certains que la gauche passerait.

Le Hida écrit méme de lire le "jix71 0" (Yehi Ratson)
marqué avant le passage des sacrifices, alors qu’on
y demande le pardon ds fautes. En réalité, ce n’est

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

pas évident. Le Chaaré Téchouva remet cela en |

guestion, ainsi que le Netivé Am. Ceux-ci demandent
de ne pas lire ce passage, durant Chabbat. Depuis,
je saute ce passage. A la Yechiva, ils ne lisent que
la demande de reconstruction du temple. Mais
on ne peut s’inspirer de cela pour DIN NINL. Le
Yerouchalmi demande de ne pas changer l'intitulé
des bénédictions pour Chabbat. Par exemple, dans le
birkat, nous demandons la parnassa. Or, a Chabbat,
cela est interdit. Comment me faisons-nous ? Le
Yerouchalmi explique qu’on ne change pas l'intitulé
des bénédictions. Mais, le Yehi Ratson n’est pas une
obligation a lire.

Le mois de Chevat

Le mois de Chevat commence, et nous prions pour
gu’on puisse n’entendre que des bonnes nouvelles.
Nous avons passé des mois difficiles, avec des
probléemes, méme la semaine passée. Quoi? lls
veulent se révolter, par des manifestations. Jamais
on n’a entendu une révolte apres élections. Cela
n’existe pas. Quand Bibi fut élu en 5756, la gauche
semblait 'emporter. lls s’étaient dit qu’une voix de
plus suffisait pour I'emporter. Finalement, c’est Bibi
gui avait gagné et ils ne purent rien dire. Aujourd’hui

Mais, ces gauchistes veulent détruire le judaisme et
le peuple d’Israel. Hachem le sait. Hachem voit tout.
Le monde n’est pas a I’'abandon. Méme si Hachem
se cache, il n"abandonne pas le monde. Hachem a
permis a la droite de I'emporter. Méme durant ces
élections, il y eut des plaintes contre et des disputes.
S’ils cela leur plait, qu’ils continuent. Qu’est-ce que
cela peut nous faire? Arrivera un jour, ou les gens
comprendront. Ne suivez pas la vanité. Comment ils
écrivent, a Tel Aviv « le peuple a choisi le café Elit ».
Le peuple a choisi que Bibi ait une majorité de 64
sieges, et cela suffit. Tout ce bruit disparaitra. Le
peuple va s’unir, se respecter. Qu’est-ce que cela
peut leur faire que nous fassions Chabbat? chaque
juif doit s’efforcer de faire Chabbat et Yom tov.
Chaque mot que tu prononce n’est pas vain. Les gens

| écoutent, captent, comprennent, et agissent. Et que

nous méritions une délivrance compléete bient6t et
de nos jours, amen veamen.

Celuiquiabéninossaints patriarches Avraham, Itshak
et Yaakov, bénira tous les auditeurs ici présents,
ainsi que ceux qui écoutent et regardent en direct,
ou a la radio Kol Barama, et ceux qui lisent le feuillet
Bait Neeman. Qu’Hachem Les bénisse et leur donne
une bonne et longue vie, qu’ils voient beaucoup de
satisfaction de leurs enfants et descendants. Et que
nous puissions tous mériter une délivrance complete
bient6t et de nos jours, amen.

."" LR




I
a

i

(32

N71271 2W1N "INR 1"N111Y" 1w
‘ R"017W NI IRIIT 127 JIRAN NTWR2

La grandeur du commandement des tefillins

(Extrait du livre «Sim'hat Ha-Torah»)

Ce sera un signe sur ta main et un ornement entre tes yeux, car par la force de sa main, I'Eternel t'a fait sortir

d'Egypte (Exode 13, 16).

Les tefillins permettent de terrasser Esaii

Le Gaon et Kadoch Rabbi Moché Teitelbaum Zatsal,
auteur du livre «Ysma'h Moché», explique pourquoi
on pose les tefillins du bras avant ceux de la téte,
d'apres une révélation qu'il eut dans un songe, une
nuit. Il est connu que la force du bien et la force du
mal ont été partagées entre Ya'acov et Esal. Ya'acov
a recu la force du bien et Esal celle du mal. Lorsque
Ya'acov s'accrocha au talon d'Esai, Esall hérita d'un
peu du bien de Ya'acov et Ya'acov du mal d'Esadl.
C'est la raison pour laquelle Ya'acov se prosterna
sept fois devant la Présence divine, lorsqu'il s'avanca
au-devant d'Esai. C'était pour annuler l'impureté qui
s'était attachée a lui du fait qu'il avait tenu le talon
d'Esad.

C'est pourquoi la royauté de Rome, issue d'Esad, fut
comparée au porc (Béréchit Raba, section 65, lettre
1). Cet animal expose ses sabots qui présentent des
signes de pureté, ce qui induit en erreur. C'est le
talon qu'avait tenu Ya'acov, auquel il avait transmis
un peu de sainteté et de pureté. C'est pourquoi ce
méme pied présente un signe de pureté, alors qu'en
vérité, le porc est absolument impur.

En mettant les tefillins, on entoure sept fois la laniére
autour du bras, pourquoi? Afin d'annuler nous
aussi ce contact qu'avait eu Ya'acov Avinou avec le
talon d'Esall. Et c'est par cet enroulement que nous
parvenons a annuler les forces du mal, les sept tours
renvoyant aux sept prosternations de Ya'acov devant
la Présence divine. C'est pour cela que nous mettons
d'abord les tefillins du bras, afin de nous nettoyer
de l'impureté des «mains d'Esali» (Genése 27, 22).
Ensuite seulement nous plagons ceux de la téte, au
niveau de la «voix de Ya'acov» (id.).

Une joie d'enfant

C'est I'histoire d'un homme qui s'était renforcé dans
I'observation des commandements. Il éprouva le
désir de mettre les tefillins de Rabénou Tam. C'est
un grand embellissement des commandements. |l
retrouva un ami, lui demandant de lui procurer la
plus belle paire possible. Il sentait que les tefillins
étaient pour ainsi dire le rattachement au Maitre

du Monde par excellence et qu'il convenait de le
faire de facon prestigieuse. Aprés les avoir recus et
commencé a les mettre, il dit a son entourage qu'il
avait ressenti la joie d'un tout jeune enfant a qui on
aurait fait cadeau d'un vélo. Dés lors, il se mit a les
mettre régulierement.

Qu'ils le mettent sous pression

Notre homme possédait une usine de pieces de
rechanges pour voitures, I'une des plus grandes du
pays. En général, il priait au lever du soleil dans une
synagogue proche de son usine. Puis il rejoignait
juste apres son bureau. Il prenait ses tefillins avec
lui, craignant que la chaleur ne les abimat dans sa
voiture pendant la journée. Un soir, au moment de
rentrer chez lui, il voulut prendre son sac de tefillins
mais il ne le trouva pas. Il se pressa de rejoindre sa
voiture, mais il ne les y avait pas laissés non plus.

Il se mit a les chercher de ci de 13, se sentant de plus
en plus nerveux. Il était trés attaché a ses tefillins.
Qu'allait-il faire le lendemain? Qui aurait intérét a
faire disparaitre des tefillins?

Sous l'effet de la pression intense et de la colere,
il s'écria : «Celui qui a pris mes tefillins, que Rachi
et Rabénou Tam le mettent sous pression afin qu'il
me les ramene au plus vite!» De retour chez lui, il
se sentit plus calme. |l se dit en lui-méme : «Pourvu
que ce soit un Juif qui les a pris, de sorte qu'il fasse
attention a leur sainteté, et pas un non-Juif. Et peut-
étre que ce Juif aura le mérite de les mettre avant
de me les rendre.» Plusieurs jours s'écoulérent. En
attendant, il emprunta d'autres tefillins pour ne pas
mangquer de réaliser ce commandement.

Il eut son chatiment

Quelques jours plus tard, il rentra chez lui de la
priere, et rencontra devant sa porte un homme qui
lui était inconnu. Un homme respectable aux allures
russes, qui pouvait étre un professeur ou un docteur,
mais aussi riche d'apres la voiture qui était garée
juste a coté. Le propriétaire des tefillins l'interrogea
: «En quoi pourrais-je vous étre utile?» Le visiteur
lui répondit : «Bonjour, est-ce qu'on pourrait parler

-

ey




rl NAAimn~nc A faiillat mativiim meanha ina vatimriba i lhan Zhiadice o Dafaiia AlhAlana~ Aba rﬂ

a l'intérieur?» lls s'introduisirent tous deux dans la
maison et s'installérent. Il posa la question a son
invité : «De quoi s'agit-il?»

Avant méme de prendre la parole, le visiteur éclata
en sanglots. Il se calma un peu et dit : «Ecoutez, je
suis athée. Je ne crois en rien. Il y a trente ans, je
suis monté en Israél, et c'est comme ¢a que j'ai été
éduqué en Russie. Il y a une semaine, je suis passé
par la zone industrielle, je suis entré dans I'une des
échoppes pour boire quelque chose. Comme j'ai
I'habitude d'avoir un sac sur moi, j'en ai vu un et je I'ai
pris. Ce n'est qu'en arrivant chez moi que j'ai compris
gue ce n'était pas le mien. Je ne savais vraiment pas
quoi faire. Entretemps, je me suis rendu compte que
je n'avais pas pris le mien, qu'il était resté chez moi.
Je ne pensais pas qu'il était si urgent de le ramener.
J'ai méme eu envie a un moment donné de le garder
pour moi.»

«Sachez que toute la semaine, dés la premiére nuit,
je n'ai pas réussi a dormir plus d'une heure d'affilée.
Je vis depuis trente ans en Israél et je n'ai jamais su
ce qu'est un médecin. Je n'ai jamais eu besoin nid'un
dispensaire ni d'un hépital. A cinquante ans, j'étais
robuste comme un taureau. Mais depuis que ce sac
est chez moi, j'ai eu lI'impression qu'un étau me
comprimait et me broyait. C'est une douleur
épouvantable! Je suis allé a I'hopital, mais ils
n'ont rien trouvé. Je regardai ce sac sans y toucher,
m'en éloignant comme d'une bombe. Il contient
qguelgue chose de saint, et depuis qu'il est chez moi
je souffre. J'ai décidé de ne plus le garder, pas méme
une minute de plus. Je me suis mis a votre recherche
et je me trouve ici. Pardonnez-moi de ne pas avoir
agi plus tot pour vous le rendre.» Il se tut et ne put
retenir ses larmes.

Cette histoire a grandement sanctifié le Nom. Tous
ceux qui l'ont écoutée — y compris une partie des
employés arabes de I'usine — se sont mis a trembler.
Quelle grande sanctification elle a apportée! Des
gens qui n'avaient pas I'habitude de mettre les
tefillins voulurent le faire, constatant la puissance
de l'accomplissement de ce commandement. Un
homme avait acheté des tefillins pour leur sainteté
et pour servir D., et des Cieux il fut assisté pour qu'on
les lui rendit d'une maniére extraordinaire.

Les cinq sens

Les tefillins que I'on pose au-dessus du front
contiennent quatre compartiments, ceux de la main un
seul. L'un des exégetes explique que I'homme est doté
de cing sens, le toucher concernant surtout les mains,
et les quatre autres la téte : la vue, l'ouie, le golt et
I'odorat. C'est pourquoi les tefillins de la main n'ont
gu'un compartiment, afin de faire allusion au sens
du toucher, tandis que ceux de la téte en ont quatre,
ce qui fait allusion aux sens restants. Par la pose des
tefillins, nous déclarons que nous subordonnons nos
cing sens au Maitre du Monde.

Accélérer I'avénement de la Rédemption

La force des tefillins est énorme. Ils apportent la
sainteté a I'hnomme. Quand des gens se rendaient chez
le Rabbi de Loubavitch, paix a son ame, pour lui
faire part de différents problemes, il leur conseillait
avant tout de vérifier leurs tefillins, leurs mézouzoth.
Il'y a beaucoup d'histoires étonnantes vécues par
des personnes sur ce plan. Par exemple, un homme
souffrait de terribles mots de téte, sans qu'aucun
remede ait été trouvé. Il fit vérifier ses tefillins et il se
trouva que le mot «téte» présentait un probléme. Un
autre avait des ennuis avec ses enfants, le probleme
fut découvert au niveau du mot : «ainé».

Le Rabbi de Loubavitch, paix a son ame, disait en
outre que pour accélérer la venue de la Rédemption, il
fallait faire en sorte que le plus grand nombre de Juifs
mettent les tefillins. C'est pourquoi il avait mis au point
I'«opération tefillins» qui continue encore aujourd'hui.
C'étaitI'une des grandes opérations qu'il avait établies,
afin qu'aucun Juif ne réponde a la qualification de :
«Criminel d'Israél en son corps» (d'apres le traité Roch
Hachana 17a). Que chacun ait le mérite de réaliser
I'accomplissement de ce commandement.

Puissions-nous mériter de réaliser le commandement
des tefillins comme il se doit, et, par ce mérite, le Saint
béni soit-Il versera sur nous |'abondance du bien, et
qu'll nous délivre d'une pleine délivrance, rapidement
et de nos jours, amen.

T30 YW naw

s T







