
1

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

Faire un rythme à une chanson 
Chavoua Tov Oumévorakh. (Bravo à Rabbi Kfir 
Partouch et à son frère Rabbi Yéhonathan pour le 
chant « יודו לך רעיוני »). Qui a écrit ce chant ? C’est 
Baba Salé. Celui qui comprend un peu la grammaire, 
posera la question : Comment est-il possible de dire 
 au sujet d’Hashem ? Il faudrait plutôt « אשמח בָּּךְ »
dire « ָאשמח בְְּך » ?! Que peut-on répondre à cela ? 
On peut répondre qu’il y a un verset dans Téhilim 
(55,24) où il est écrit : « ְך  Bien que ce .« ואני אבטח ָבָּ
ne soit pas comparable car c’est à la fin d’un verset. 
Néanmoins, lorsqu’il s’agit de chants, on n’est pas 
méticuleux. Même dans la prière, on dit « ,» ְבתורתָָך 
ךְ  Même s’il est préférable .« בישועתָָךְ » ou ,« » מטוָבָ
de dire « ָבתורתֶֶךָ «, » בישועתֶֶך », etc… Mais dans les 
chants, on n’est pas méticuleux. C’est pour cela que 
dans le chant « ידיד נפש אב הרחמן », on dit : « משוך 
רצוָנָךְ אל   Les ashkénazes sont méticuleux .« עבדָָּךְ 
plus que ce qu’il ne faut, et ils disent « ָך  משוך עבּדְּ
רצונֶֶךָ  .Mais il y a un rythme dans un chant .« אל 
Combien y’a-t-il de syllabe dans le mot « י-דיד 
ה-רח-מן אב   Huit syllabes. Pareil dans le ? « נ-פש 
mot « ְר-צו-ָנָך אל  עב-דָּּךְ   huit syllabes. Si ,« מ-שוך, 
tu dis « ָך  cela fera dix syllabes ,« רצונֶֶךָ » et « עבּדֶּ
contre onze. Il est donc clair que l’auteur n’a pas 

pensé écrire « ָך  et « עבּדֶּ
 mais plutôt ; « רצונֶֶךָ »

 D’ailleurs le chant entier suit .« רצוָנָךְ » et « עבדָּּךְ »
cette logique. Cela fait déjà plus de 400 ans que les 
chanteurs se sont autorisés à employer ce langage. 
Donc « ְבָּּך  c’est très joli. Baba Salé était ,« אשמח 
entièrement plein de joie. Une fois, on lui a ramené 
une femme dont le fils ne voulait pas l’écouter, 
il l’énervait. Alors ils présentèrent l’enfant au 
Rav, et il lui dit : « si ma mère était en vie, j’aurai 
dansé avec elle, j’aurai été heureux d’être avec 
elle. Comment peux-tu te comporter de cette 
façon ?! ». Il n’a pas bougé de là, tant que le fils 
ne fasse pas couler des larmes. Il faut apprendre 
le moyen de faire comprendre quelque chose aux 
gens. « אשמח בך », c’est tout de la joie. 

Le Zaken des Mekoubalim, le Gaon, le 
Tsadik Rabbi Ytshak Kadouri

Le 29 Teveth, c’est la Hazkara du Gaon, le Tsadik, 
le Zaken des Mekoubalim, Rabbi Ytshak Kadouri. 
Nous ne savons pas beaucoup de choses sur ce 
Tsadik. Nous savons qu’il écrivait des manuscrits, 
nous avons qu’il était extrêmement patient, 
quelque chose d’unique en son genre. Et nous 
savons qu’il a vécu 107 ans. Aujourd’hui, j’ai lu 
dans l’un des feuillets, qu’il est né en 5659, et 
qu’il est décédé en 5766, nous n’avons entendu 
personne d’autre dans cette génération qui a eu le 

גליון מס': 493  בא
ו' שבט תשפ"ו )24/01/26(

COURS DE NOTRE MAITRE MARAN 
ZATZAL

Possibilité d'écouter le cours de Maran Zatzal en 
Direct ou en Replay sur 
https://www.yhr.org.il/video-ykr

Sortie de Chabbat Waéra, 29 Teveth 
5783

"N
ous vous prions de respecter la sainteté du feuillet, ainsi de ne pas le transporter durant Chabbat" 

Sujets du cours :

Rav Hannanel Cohen,
Roch Yechiva 'Hokhmat Rahamim

et du Colel Or'hot Moché

Prière de ne lire le feuillet pendant la prière et la lecture de la thora merci

שבת
שלום!

1. On n’est pas méticuleux dans un chant, lorsque cela fausse le rythme  2. Le Zaken 
des Mekoubalim, le Gaon, le Tsadik Rabbi Ytshak Kadouri  3. Explication des paroles 
du Rachach : « 4  » פתילה גימטריא תלצ"ה ארבעה שלהובין. Se déplacer en vélo pendant 
Chabbat et Yom Tov  5. Utiliser les talismans et les choses qui dépassent la nature  
6. Le Gaon, le Tsadik, expert en miracle, Baba Salé  7. Une explication profonde 
et douce des paroles de Rachi sur le verset : « 8. » ותעל הצּפרדע  « כבד לב פרעה «  
Pourquoi la lettre Tsadik a un Daguèch ?  9. Explication du verset « ומלאו בתי מצרים 
  Casser de l’argent ou mesurer de la récolte .את הערוב וגם האדמה אשר הם עליה «  10
11. Recevoir des fax pendant Chabbat  12. Association avec un non-juif pour qu’il 
travaille dans le magasin pendant Chabbat  13. Dire « והוא רחום » dans « יהי כבוד » 
le Chabbat matin   14. Dire « יהי רצון » avant la Parachat Hatamid le Chabbat  15. 

« שבט - שנשמע בשורות טובות »



2

facile de constater que c’est l’explication exacte. 
L’homme doit savoir que si tu n’as pas d’explication 
véritable – tu dois dire « il faut approfondir » et ne 
pas donner une explication de force. C’est une chose 
que j’ai appris en allant là-bas. 

Se déplacer en vélo pendant Chabbat et Yom 
Tov

Autre chose, Rabbi Chmouel Drazi, lorsqu’il était 
en Babylonie, il y avait de synagogues qui n’avaient 
personne pour leur sonner le Choffar. Alors il sonnait 
lui-même dans cinq synagogues (c’est ce que j’ai 
entendu d’un Talmid Hakham). Et il prenait le vélo 
pendant Roch Hachana pour se rendre dans ces 
synagogues. Qui lui a autorisé ? Rabbi Yossef Haïm 
a autorisé. Il a dit que c’est permis si c’est dans le 
Téhoum, et on ne craint pas que le vélo se casse et 
qu’on en vienne à le réparer pendant Chabbat ou 
Yom Tov, car on ne fait pas de décret hasardeux. 
Alors il prenait le vélo pendant Roch Hachana pour 
acquitter les gens du Choffar, car le Choffar est 
une miswa de la Torah, et le fait de prendre le vélo 
pendant Yom Tov n’est pas concrètement interdit. 
Malgré cela, le Rav Ovadia écrit qu’il est interdit 
de nos jours de montrer que cette chose peut être 
autorisée, car il y a beaucoup de façon d’en arriver à 
faire un interdit si on prend le vélo pendant Chabbat 
ou Yom Tov. Le Rav Drazi faisait cela, car il s’appuyait 
sur le Rav Poalim. 

Si tu entends quelque chose qui n’est pas 
connu par tout le monde – Tu l’écris 

Rabbi Chmouel Drazi était également un Mékoubal. 
Mais à notre grand regret, tous ceux qui étudient la 
Kabala, ne laissent pas d’écrits après eux, rien. Ils 
transmettent seulement de bouche à oreille. Mais 
que restera-t-il ensuite dans les générations futures ? 
La question qu’on a évoqué tout à l’heure sur « פתילה 
שלהובין ארבעה  תלצ"ה   Rabbi Moché Idan ,« גימטריא 
a dit qu’il fallait approfondir cette question. Je l’ai 
posé également à Rav Yaakov Haïm Sofer qu’il soit 
en bonne santé, et il m’a dit qu’il ne sait pas. J’ai 
demandé (להבדיל בין החיים) à Rabbi Sharya Doblitski, 
il m’a dit qu’il ne sait pas. Alors qui sait ? Je suis allé à 
Jérusalem sans avoir cette question en précisément 
en tête, et lorsque je les ai vu étudier ce livre, j’ai 
posé ma question au Rav Drazi, et il m’a répondu de 
manière spontanée. Imaginez-vous si je ne lui avais 
pas posé la question, on n’aurait jamais su cette 
explication. C’est pour cela que si tu entends quelque 
chose qui n’est pas connu par tout le monde – Tu 
l’écris. En faisant cela, cette chose sera conservée. 
Le mot « תרשום » - « tu écris » à les mêmes lettres 
que le mot « תשמור » - « tu gardes »… C’est pour que 
cette chose soit conservée. 

S’écarter des talismans 

mérite de vivre 107 ans. Il n’y avait pas plus patient 
et modeste que lui. Une fois, sa première femme 
lui amena à manger, mais il était occupé à l’écriture 
d’un talisman. Il ne s’arrêtait pas d’écrire, et elle 
l’appela : « Ytshak, le repas refroidit » - « אדפֹֹינה 
 Il n’entendait pas car il était très concentré .« ברדת
par le talisman. Alors elle secoua la table, et l’encre 
se renversa sur le talisman et sur tout ce qu’il avait 
écrit… Qu’est-ce que c’est que cela ?! N’importe 
qui d’autre aurait crié et se serait énervé. Mais lui, 
il n’a rien dit. Il se tourna vers son ami qui attendait 
ce talisman en lui disant : « elle sait ce qu’elle fait ! 
Il semblerait qu’il y ait un défaut ou une erreur 
dans ce talisman, et c’est pour cela qu’elle a versé 
de l’encre dessus ». C’est tout. Il est possible qu’il 
se soit remis à l’écriture d’un nouveau talisman et 
qu’il se soit mis a jeûner encore. Qui sait ?!

« פתילה גימטריא תלצ"ה ארבעה שלהובין »
Mais même s’il est impossible de se souvenir 
de beaucoup de choses de ce Rav (car écrire des 
talismans n’est pas une sagesse aujourd’hui), 
nous avons des choses que j’ai appris du sage qui 
travaillait auprès de lui. Il donnait des cours une fois 
par semaine (peut-être deux fois), et ils étudiaient le 
livre Nahar Chalom de Rabbi Chalom Char’abi, dans 
lequel il y a des fois des choses qu’on ne comprend 
pas. Comment ça ? J’avais un livre à éditer – le 
livre « משה  du Gaon le Mekoubal Rabbi « תפארת 
Moché Idan, dans lequel il écrit des notes sur le 
livre Ets Haïm, sur d’autres choses aussi, et sur le 
livre Nahar Chalom. Et dans Nahar Chalom, il est 
écrit au sujet des concentrations à Hanoucca, qu’il 
faut penser « שלהובין ארבעה  תלצ"ה  גימטריא   פתילה 
תקכ"ה  ? Mais qu’est-ce que cela veut dire .« הרי 
Et dans le livre « משה  il écrit : « je ne ,« תפארת 
comprends pas ». Je suis allé un jour chez le Rav 
Kadouri, car ma fille était malade, et j’ai demandé 
au Rav de m’écrire un talisman. Il l’a écrit pour ma 
fille. Mais le temps qu’il arrive, ils étudiaient le livre 
Nahar Chalom. J’ai ouvert ce livre et j’ai demandé 
à Rabbi Chmouel Drazi : « Monsieur, que veut dire 
l’abréviation « תלצ"ה » ? » Il me répondit : « C’est 
 Je lui ai dit : « mais Adom .« « תכלת לבן צהוב אדום »
s’écrit avec un Aleph, pas avec un Hé comme ici ? » 
Il me dit : « C’est bien ça, mais ils ont écrit en 
inversant les lettre Aleph et Hé, pour que la valeur 
numérique du mot « פתילה » rentre ». Puis je n’ai 
pas arrêté de réfléchir à ça, et je me suis dit que 
c’est vrai, il aurait fallu écrire « תלצ"א ד' שלהובין », 
mais si on l’avait écrit comme ça avec un Aleph, 
il aurait manqué quatre pour atteindre la même 
valeur numérique que le mot « פתילה ». Et son 
langage rentre très bien en suivant l’explication 
qu’on m’a donné, car après l’abréviation, il est écrit 
 donc si on ajoute quatre, on ,« ה ארבעה שלהובין »
tombe bien sur la même valeur numérique. Il est 



3

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

Il faut s’écarter des talismans ! Le Rabbi de 
Loubavitch n’écrivait pas de talismans, il faisait 
seulement des bénédictions, et disait ce à quoi 
il fallait faire attention, comme les Téfilines par 
exemple etc… Mais il ne faut pas se servir de 
talismans. Le Rav Kadouri est une exception car ils 
lui ont autorisé à se servir des talismans, et il en 
a fait des bonnes choses. Je me souviens être allé 
chez lui un jour pour demander une Bérakha pour 
ma femme, et il y avait tellement de monde qui 
attendait à l’extérieur de la maison pour entrer, 
ils voulaient casser la porte ! Ils attendaient pour 
qu’il leur donne un talisman et une Bérakha. J’étais 
« favorisé »… (par Rabbi Eliahou Ichaï, qui m’avait 
dit qu’il a insisté pour moi, que je puisse aller 
chez le Rav). Je voyais que la porte était fermée, 
et qu’il recevait les gens au compte-goutte. J’ai 
dit : « l’homme est susceptible de se tromper en 
pensant que le Rav est Has Wéhalila comme une 
divinité et qu’il va m’écrire un talisman ». Alors j’ai 
dit : « Maître du monde ! Tu sais que je ne crois 
en personne, seulement en toi ! Fait s’il te plaît en 
sorte qu’il soit un bon messager pour m’accorder 
le bien que tu veux me faire ». Je suis entré, il m’a 
donné un talisman (qui a aidé pendant plusieurs 
années). L’homme doit faire attention de ne pas 
idolâtrer des gens !

Le Gaon, le Tsadik, expert en miracle, Baba 
Salé

Cette semaine, le 4 Chevat, il y a la Hiloula de Baba 
Salé. Il avait une force puissante dans la prière, 
sans talismans. Rabbi Mordékhaï Char’abi disait 
sur lui : « comparé à ce que nous faisons par de 
nombreuses prières, sa prière à lui dépasse toutes 
les limites. Elle monte directement ». Il faisait de 
très grands prodiges, nous en avons entendu 
plusieurs fois. Il y avait un Talmid Hakham qui 
s’appelle Rabbi Haïm Perets, qui avait une sœur 
(qui s’appelle Fellou) qui n’était alors pas mariée. 
Elle voulait savoir pourquoi elle n’arrivait pas à 
se marier, alors ce Talmid Hakham est venu me 
voir et m’a demandé : « Dis-moi, que dirait Baba 
Salé, Elle va se marier ou non ? » Je lui ai dit : 
« je ne sais pas, ce n’est pas comme ça qu’on 
lui demande. Tu dois lui demander une Bérakha 
pour qu’elle se marie ». Il a fait comme ça et tout 
s’est bien passé. 

Tu es obligé de boire le vin de Baba Salé 
Baba Salé était unique dans ses prières et ses 
chants. C’était exceptionnel. Une fois, j’étais à 
Nétivot pendant Chabbat, chez le Rav Sabban. A 
Séoudat Chélichit, il m’a dit : « viens on va chez 
Baba Salé ». Nous sommes allés chez lui, et il m’a 
amené un verre de vin. Je lui ai dit : « je ne bois 

pas de vin, mon père m’a dit que le vin doit être fait 
à la maison ». Alors Rabbi Khadir m’a dit : « Le vin 
de Baba Salé, tu ne le bois pas ?! Tu es obligé de 
boire !... » Bien, je n’allais pas me disputer avec lui, 
donc j’ai bu. Ensuite, il a mis sa main dans la mienne, 
et commencer à faire beaucoup de Bérakhot. Il 
nous a donné un petit verre, mais il s’est cassé. Il 
nous a donné de l’argent, mais je n’en ai pas fait 
attention. Je ne savais pas à quel point les gens 
faisaient attention à ces petites choses. Baba Salé 
était le petit-fils de Rabbi Yaakov Abouhatserra, et 
de nombreux miracles et prodiges ont été fait par 
son intermédiaire. 

Commentaire de Rachi
La paracha (Chemot 7;14) écrit: "פרעה לב   le -"כבד 
cœur de Pharaon est lourd. Rachi dit que « le mot 
 signifie lourd, et non pas il s’est alourdi, ce n’est כבד
pas un verbe. Comme dans  "הדבר ממך  כבד   la -"כי 
chose est trop lourde pour toi (Chemot 18;18) ». 
Cela semble bizarre que Rachi se prenne la tête 
avec ce mot et rapporte, en référence, un verset 
de la paracha d’Ytro. Or, le mot כבד avait déjà été 
vu avec Avraham "בכסף במקנה  מאד  כבד   ואברם 
 Avraham était lourd en troupeau, argent et -"ובזהב
or (Berechit 13;2). Également "בארץ כבד   la -"והרעב 
famine était lourde dans la Terre (Berechit 43;1). Il 
faut donc comprendre Rachi. 

Règles de grammaire
En hébreu, on ne met pas d’adjectif avant le nom. 
Cela se fait dans les langues européennes. Or, dans 
notre verset en question, le mot כבד est placé avant 
le mot לב qui signifie « le cœur ». Cela pourrait alors 
nous laisser penser que le mot כבד est un verbe 
conjugué. Cela signifierait que Pharaon a endurci son 
cœur. C’est pourquoi Rachi utilise le verset d’Ytro, 
en référence, dans lequel le même problème est 
retrouvé. En fait, quand tu veux appuyer sur le point 
en question, tu places l’adjectif avant le nom. C’est 
ce qu’explique Rachi. 

Les grenouilles 
Ensuite ce le verset dit "ותעל הצּפרדע"- la grenouille 
est montée (Chemot 8;2). À chaque fois, ce mot est 
marqué sans daguech. Uniquement dans le verset 
cité , on trouve un daguesh dans le tsadé. Pourquoi 
? Cela explique ce que dit Rachi, au nom du midrach, 
qu’une seule grenouille est apparue. Les Égyptiens 
la frappèrent et elles produisaient une tonne de 
grenouilles. Le daguesh vient insinuer que celle-ci se 
fit frapper. Quand tu mets un daguesh sur un mot, 
c’est comme si tu le prononçait plusieurs fois. A 
chaque fois qu’elle se faisait frapper, elle leur sortait 
des milliers de grenouilles. 



4

Les bêtes sauvages 
Le verset dit, ensuite  "הערוב את  מצרים  בתי   ומלאו 
עליה הם  אשר  האדמה   Les maisons égyptiennes -"וגם 
furent remplies de bêtes sauvages, ainsi que de la 
terre sur laquelle ils étaient (Chemot 8;17). Qu’est-
ce que signifie « ainsi que de la terre sur laquelle 
ils étaient »?  J’avais lu un joli commentaire, étant 
jeune, dans la Haggada Migdal Eder. Le Rav Chimchon 
d’Ostripoli parlait de la Michna Kilaim qui disait 
qu’il existait un animal sauvage qui vivait, attaché 
à la terre. Si on coupait le cordon qui la rattachait 
à la terre, elle mourrait. Alors, comment cet animal 
sauvage a pu venir en Égypte? Hachem a ramené sa 
terre avec elle, comme le dit le verset. Mais, selon 
le sens simple, la Michna Kilaim parle d’un Orang-
outan et le verset parle de laquelle sur laquelle sont 
les Égyptiens. Cela nous apprend simplement que les 
animaux étaient, non seulement dans les maisons, 
mais, aussi en extérieur, sur la terre. Il est toujours 
préférable d’expliquer simplement. 

Casser de l’argent ou mesurer de la récolte
De même, dans le verset de la paracha Mikets "וילקט 
ובארץ כנען בשבר  יוסף את כל הכסף הנמצא בארץ מצרים 
שוברים הם   Yossef ramassa tout l’argent de -"אשר 
la terre d’Egypte et de Kenaan, pour la récolte que 
les gens achetaient. La récolte est appelée שבר, 
et acheter est écrit שוברים (casser, littéralement). 
Pourquoi ? On raconte que sur les pièces, il y avait 
une effigie d’idolâtrie que les gens devaient casser, 
avant de lui donner, afin que Yossef puisse profiter de 
cet argent. Et beaucoup apprécient cette explication. 
Mais, ce n’est pas terrible. Le mot שבר est marqué, 
auparavant, avec Yaakov  "שבר יש  כי  יעקב   וירא 
 Yaakov vit qu’il y avait de la nourriture en -"במצרים
Égypte. De plus, cet argent était-il destiné à Yossef? 
C’était pour pharaon. Alors, comment expliquer ce 
terme employé שבר. Cela nous apprend seulement 
que les Égyptiens devait payer cher pour mesurer et 
acheter la récolte. L’explication la plus simple est la 
meilleure. 

Recevoir un fax Chabbat
Peut-on utiliser un fax, durant Chabbat ? C’est-à-dire, 
si on possède un fax, dans un bureau, et des infos 
arrivent durant Chabbat, quelle est la règle? Certains 
pensent qu’il faut éteindre le fax, durant Chabbat. 
Mais, quel est l’interêt? A Tunis, nous recevions 
des lettres, durant Chabbat, et le non juif les posait 
chez nous. Nous les ouvrions à la sortie de Chabbat. 
Le Péri Hadach interdit, selon la Torah, s’ouvrir ce 
courrier , durant Chabbat. Le Hakham Tsivot autorise 
d’ouvrir la lettre, durant Chabbat. Il explique qu’étant 
donné que tu détériores l’enveloppe en ouvrant, 
c’est permis. Le Rab Hida appuyait ce dernier. Après 
beaucoup d’échanges, le Hakham Tsvi a dit: j’ai 

discuté avec le Péri Hadach, et je lui ai démontré que 
cela est autorisé. Le fils du Hakham Tsvi a écrit que 
son père autorisait au juif d’ouvrir la lettre, durant 
Chabbat, au risque qu’elle ne contienne un message 
urgent. En pratique, les Aharonims autorisent de 
laisser un non juif ouvrir. 

Conclusion
De même, il est autorisé de laisser le fax allumé durant 
Chabbat. La loi ne suit pas Beit Chamai qui interdit 
de laisser nos affaires travailler durant Chabbat. 
Beit Hilel pense qu’il n’y a aucun problème à cela. 
La Torah demande seulement le repos de l’humain 
et des animaux. Selon Beit Chamai, comment laisser 
les bougies allumées? Il faut les abandonner pour ne 
pas avoir, en sa possession, d’objet qui ne soit pas au 
repos. Mais, Beit Hilel n’impose pas du tout cela. Et 
c’est pourquoi le fax peut rester allumé. C’est la loi. 
Quelqu’un avait voulu se montrer sévère, mais, un 
autre avait, alors écrit qu’on ne pouvait se permettre 
d’ajouter de nouvelles barrières. Et même Beit 
Chamai n’interdise que l’utilisation, par exemple, 
d’un marteau t’appartenant par un non-juif. Mais, 
quelque chose qui fonctionne seul, comme un fax, 
serait autorisé. 

Association avec un non-juif
Quelqu’un qui possède un magasin, et veut y faire 
travailler des non-juifs, pendant Chabbat, cela 
n’est pas génial car le non juif est ton Chaliah, ton 
remplaçant. Mais, dès le début de la création de la 
boutique, il est possible de s’associer à un non juif, 
partager les dividendes en deux, et cela inclurait 
ceux du Chabbat, dans sa partie, et dans celle du 
juif, un jour de semaine. Si les accords n’ont pas été 
faits, au départ, il faut tout annuler, pour repartir 
avec les accords cités ci-dessus. Il existe beaucoup 
de conditions. Et beaucoup font des erreurs. Celui 
qui se renseigne sur un tel sujet, il faut le diriger vers 
le rabbin de la ville. Si le magasin porte le nom du 
juif, aucune autorisation n’existe. S’il est proche d’un 
endroit fréquenté par des juifs, c’est un problème…

Lectures Chabbat matin
Le vendredi soir, on ne récite pas "והוא רחום" (vehou 
rahoum) avant Barekhou d’ Arvit. Et le Chabbat 
matin, dans le passage de Yehi Khevod, on récite "והוא 
 Le Rav Yaavets avait voulu arrêter cela car le ."רחום
Zohar demande de ne pas lire "רחום  pendant "והוא 
Chabbat. Mais, le Rav Hida n’est pas d’accord. Il 
explique que le soir, c’est important pour annuler les 
forces de la rigueur. Mais, le vendredi soir, ce n’est 
pas nécessaire. Ceci dit, le Chabbat matin nous lison 
cela dans Yehi Khevod qui contient 18 versets avec 
des sens profonds. On ne peut sauter ce verset. 



5

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

Lecture du matin 
Le Hida écrit même de lire le "יהי רצון" (Yehi Ratson) 
marqué avant le passage des sacrifices, alors qu’on 
y demande le pardon ds fautes. En réalité, ce n’est 
pas évident. Le Chaaré Téchouva remet cela en 
question, ainsi que le Netivé Am. Ceux-ci demandent 
de ne pas lire ce passage, durant Chabbat. Depuis, 
je saute ce passage. A la Yechiva, ils ne lisent que 
la demande de reconstruction du temple. Mais 
on ne peut s’inspirer de cela pour רחום  Le .והוא 
Yerouchalmi demande de ne pas changer l’intitulé 
des bénédictions pour Chabbat. Par exemple, dans le 
birkat, nous demandons la parnassa. Or, à Chabbat, 
cela est interdit. Comment me faisons-nous ? Le 
Yerouchalmi explique qu’on ne change pas l’intitulé 
des bénédictions. Mais, le Yehi Ratson n’est pas une 
obligation à lire. 

Le mois de Chevat
Le mois de Chevat commence, et nous prions pour 
qu’on puisse n’entendre que des bonnes nouvelles. 
Nous avons passé des mois difficiles, avec des 
problèmes, même la semaine passée. Quoi? Ils 
veulent se révolter, par des manifestations. Jamais 
on n’a entendu une révolte après élections. Cela 
n’existe pas. Quand Bibi fut élu en 5756, la gauche 
semblait l’emporter. Ils s’étaient dit qu’une voix de 
plus suffisait pour l’emporter. Finalement, c’est Bibi 
qui avait gagné et ils ne purent rien dire. Aujourd’hui 

aussi, ils étaient certains que la gauche passerait. 
Mais, ces gauchistes veulent détruire le judaisme et 
le peuple d’Israel. Hachem le sait. Hachem voit tout. 
Le monde n’est pas à l’abandon. Même si Hachem 
se cache, il n’abandonne pas le monde. Hachem a 
permis à la droite de l’emporter. Même durant ces 
élections, il y eut des plaintes contre et des disputes. 
S’ils cela leur plait, qu’ils continuent. Qu’est-ce que 
cela peut nous faire? Arrivera un jour, où les gens 
comprendront. Ne suivez pas la vanité. Comment ils 
écrivent, à Tel Aviv « le peuple a choisi le café Élit ». 
Le peuple a choisi que Bibi ait une majorité de 64 
sièges, et cela suffit. Tout ce bruit disparaîtra. Le 
peuple va s’unir, se respecter. Qu’est-ce que cela 
peut leur faire que nous fassions Chabbat? chaque 
juif doit s’efforcer de faire Chabbat et Yom tov. 
Chaque mot que tu prononce n’est pas vain. Les gens 
écoutent, captent, comprennent, et agissent. Et que 
nous méritions une délivrance complète bientôt et 
de nos jours, amen veamen. 

Celui qui a béni nos saints patriarches Avraham, Itshak 
et Yaakov, bénira tous les auditeurs ici présents, 
ainsi que ceux qui écoutent et regardent en direct, 
ou à la radio Kol Barama, et ceux qui lisent le feuillet 
Bait Neeman. Qu’Hachem Les bénisse et leur donne 
une bonne et longue vie, qu’ils voient beaucoup de 
satisfaction de leurs enfants et descendants. Et que 
nous puissions tous mériter une délivrance complète 
bientôt et de nos jours, amen. 



6

ישיבת "לבנימין אמר" מושב ברכיה

בראשות הגאון רבי חננאל כהן שליט"א

La grandeur du commandement des tefillins
(Extrait du livre «Sim'hat Ha-Torah»)

Ce sera un signe sur ta main et un ornement entre tes yeux, car par la force de sa main, l'Eternel t'a fait sortir 
d'Egypte (Exode 13, 16).

"יקבי המלך"

du Monde par excellence et qu'il convenait de le 
faire de façon prestigieuse. Après les avoir reçus et 
commencé à les mettre, il dit à son entourage qu'il 
avait ressenti la joie d'un tout jeune enfant à qui on 
aurait fait cadeau d'un vélo. Dès lors, il se mit à les 
mettre régulièrement.

Qu'ils le mettent sous pression
Notre homme possédait une usine de pièces de 
rechanges pour voitures, l'une des plus grandes du 
pays. En général, il priait au lever du soleil dans une 
synagogue proche de son usine. Puis il rejoignait 
juste après son bureau. Il prenait ses tefillins avec 
lui, craignant que la chaleur ne les abîmât dans sa 
voiture pendant la journée. Un soir, au moment de 
rentrer chez lui, il voulut prendre son sac de tefillins 
mais il ne le trouva pas. Il se pressa de rejoindre sa 
voiture, mais il ne les y avait pas laissés non plus. 

Il se mit à les chercher de ci de là, se sentant de plus 
en plus nerveux. Il était très attaché à ses tefillins. 
Qu'allait-il faire le lendemain? Qui aurait intérêt à 
faire disparaître des tefillins?

Sous l'effet de la pression intense et de la colère, 
il s'écria : «Celui qui a pris mes tefillins, que Rachi 
et Rabénou Tam le mettent sous pression afin qu'il 
me les ramène au plus vite!» De retour chez lui, il 
se sentit plus calme. Il se dit en lui-même : «Pourvu 
que ce soit un Juif qui les a pris, de sorte qu'il fasse 
attention à leur sainteté, et pas un non-Juif. Et peut-
être que ce Juif aura le mérite de les mettre avant 
de me les rendre.» Plusieurs jours s'écoulèrent. En 
attendant, il emprunta d'autres tefillins pour ne pas 
manquer de réaliser ce commandement.

Il eut son châtiment
Quelques jours plus tard, il rentra chez lui de la 
prière, et rencontra devant sa porte un homme qui 
lui était inconnu. Un homme respectable aux allures 
russes, qui pouvait être un professeur ou un docteur, 
mais aussi riche d'après la voiture qui était garée 
juste à côté. Le propriétaire des tefillins l'interrogea 
: «En quoi pourrais-je vous être utile?» Le visiteur 
lui répondit : «Bonjour, est-ce qu'on pourrait parler 

Les tefillins permettent de terrasser Esaü
Le Gaon et Kadoch Rabbi Moché Teitelbaum Zatsal, 
auteur du livre «Ysma'h Moché», explique pourquoi 
on pose les tefillins du bras avant ceux de la tête, 
d'après une révélation qu'il eut dans un songe, une 
nuit. Il est connu que la force du bien et la force du 
mal ont été partagées entre Ya'acov et Esaü. Ya'acov 
a reçu la force du bien et Esaü celle du mal. Lorsque 
Ya'acov s'accrocha au talon d'Esaü, Esaü hérita d'un 
peu du bien de Ya'acov et Ya'acov du mal d'Esaü. 
C'est la raison pour laquelle Ya'acov se prosterna 
sept fois devant la Présence divine, lorsqu'il s'avança 
au-devant d'Esaü. C'était pour annuler l'impureté qui 
s'était attachée à lui du fait qu'il avait tenu le talon 
d'Esaü. 

C'est pourquoi la royauté de Rome, issue d'Esaü, fut 
comparée au porc (Béréchit Raba, section 65, lettre 
1). Cet animal expose ses sabots qui présentent des 
signes de pureté, ce qui induit en erreur. C'est le 
talon qu'avait tenu Ya'acov, auquel il avait transmis 
un peu de sainteté et de pureté. C'est pourquoi ce 
même pied présente un signe de pureté, alors qu'en 
vérité, le porc est absolument impur.

En mettant les tefillins, on entoure sept fois la lanière 
autour du bras, pourquoi? Afin d'annuler nous 
aussi ce contact qu'avait eu Ya'acov Avinou avec le 
talon d'Esaü. Et c'est par cet enroulement que nous 
parvenons à annuler les forces du mal, les sept tours 
renvoyant aux sept prosternations de Ya'acov devant 
la Présence divine. C'est pour cela que nous mettons 
d'abord les tefillins du bras, afin de nous nettoyer 
de l'impureté des «mains d'Esaü» (Genèse 27, 22). 
Ensuite seulement nous plaçons ceux de la tête, au 
niveau de la «voix de Ya'acov» (id.). 

Une joie d'enfant
C'est l'histoire d'un homme qui s'était renforcé dans 
l'observation des commandements. Il éprouva le 
désir de mettre les tefillins de Rabénou Tam. C'est 
un grand embellissement des commandements. Il 
retrouva un ami, lui demandant de lui procurer la 
plus belle paire possible. Il sentait que les tefillins 
étaient pour ainsi dire le rattachement au Maître 



7

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91
Les cinq sens

Les tefillins que l'on pose au-dessus du front 
contiennent quatre compartiments, ceux de la main un 
seul. L'un des exégètes explique que l'homme est doté 
de cinq sens, le toucher concernant surtout les mains, 
et les quatre autres la tête : la vue, l'ouïe, le goût et 
l'odorat. C'est pourquoi les tefillins de la main n'ont 
qu'un compartiment, afin de faire allusion au sens 
du toucher, tandis que ceux de la tête en ont quatre, 
ce qui fait allusion aux sens restants. Par la pose des 
tefillins, nous déclarons que nous subordonnons nos 
cinq sens au Maître du Monde.

Accélérer l'avènement de la Rédemption
La force des tefillins est énorme. Ils apportent la 
sainteté à l'homme. Quand des gens se rendaient chez 
le Rabbi de Loubavitch, paix à son âme, pour lui 
faire part de différents problèmes, il leur conseillait 
avant tout de vérifier leurs tefillins, leurs mézouzoth. 
Il y a beaucoup d'histoires étonnantes vécues par 
des personnes sur ce plan. Par exemple, un homme 
souffrait de terribles mots de tête, sans qu'aucun 
remède ait été trouvé. Il fit vérifier ses tefillins et il se 
trouva que le mot «tête» présentait un problème. Un 
autre avait des ennuis avec ses enfants, le problème 
fut découvert au niveau du mot : «aîné». 

Le Rabbi de Loubavitch, paix à son âme, disait en 
outre que pour accélérer la venue de la Rédemption, il 
fallait faire en sorte que le plus grand nombre de Juifs 
mettent les tefillins. C'est pourquoi il avait mis au point 
l'«opération tefillins» qui continue encore aujourd'hui. 
C'était l'une des grandes opérations qu'il avait établies, 
afin qu'aucun Juif ne réponde à la qualification de : 
«Criminel d'Israël en son corps» (d'après le traité Roch 
Hachana 17a). Que chacun ait le mérite de réaliser 
l'accomplissement de ce commandement.

Puissions-nous mériter de réaliser le commandement 
des tefillins comme il se doit, et, par ce mérite, le Saint 
béni soit-Il versera sur nous l'abondance du bien, et 
qu'Il nous délivre d'une pleine délivrance, rapidement 
et de nos jours, amen.

à l'intérieur?» Ils s'introduisirent tous deux dans la 
maison et s'installèrent. Il posa la question à son 
invité : «De quoi s'agit-il?»

Avant même de prendre la parole, le visiteur éclata 
en sanglots. Il se calma un peu et dit : «Ecoutez, je 
suis athée. Je ne crois en rien. Il y a trente ans, je 
suis monté en Israël, et c'est comme ça que j'ai été 
éduqué en Russie. Il y a une semaine, je suis passé 
par la zone industrielle, je suis entré dans l'une des 
échoppes pour boire quelque chose. Comme j'ai 
l'habitude d'avoir un sac sur moi, j'en ai vu un et je l'ai 
pris. Ce n'est qu'en arrivant chez moi que j'ai compris 
que ce n'était pas le mien. Je ne savais vraiment pas 
quoi faire. Entretemps, je me suis rendu compte que 
je n'avais pas pris le mien, qu'il était resté chez moi. 
Je ne pensais pas qu'il était si urgent de le ramener. 
J'ai même eu envie à un moment donné de le garder 
pour moi.»

«Sachez que toute la semaine, dès la première nuit, 
je n'ai pas réussi à dormir plus d'une heure d'affilée. 
Je vis depuis trente ans en Israël et je n'ai jamais su 
ce qu'est un médecin. Je n'ai jamais eu besoin ni d'un 
dispensaire ni d'un hôpital. À cinquante ans, j'étais 
robuste comme un taureau. Mais depuis que ce sac 
est chez moi, j'ai eu l'impression qu'un étau me 
comprimait et me broyait. C'est une douleur 
épouvantable! Je suis allé à l'hôpital, mais ils 
n'ont rien trouvé. Je regardai ce sac sans y toucher, 
m'en éloignant comme d'une bombe. Il contient 
quelque chose de saint, et depuis qu'il est chez moi 
je souffre. J'ai décidé de ne plus le garder, pas même 
une minute de plus. Je me suis mis à votre recherche 
et je me trouve ici. Pardonnez-moi de ne pas avoir 
agi plus tôt pour vous le rendre.» Il se tut et ne put 
retenir ses larmes. 

Cette histoire a grandement sanctifié le Nom. Tous 
ceux qui l'ont écoutée – y compris une partie des 
employés arabes de l'usine – se sont mis à trembler. 
Quelle grande sanctification elle a apportée! Des 
gens qui n'avaient pas l'habitude de mettre les 
tefillins voulurent le faire, constatant la puissance 
de l'accomplissement de ce commandement. Un 
homme avait acheté des tefillins pour leur sainteté 
et pour servir D., et des Cieux il fut assisté pour qu'on 
les lui rendît d'une manière extraordinaire.

שבת שלום ומבורך



8


