657 |

TORAROME

ONEG SHABBAT

BO 5786 5 SHEVAT 5786 - 23 jANVIER 2026

La derniere plaie d’Egypte, la mort des premiers- « Je parcourrai le pays dEgypte, COll@iméme nuit:

nés, était la plus redoutable, et Pharaon lui-méme je frapperai tout premier-né dans le pays
était directement menacé puisqu’il était I'ainé de sa d'Egypte, depuis I'homme jusqu'a la béte et je

famille. Pourtant, au lieu de se préparer ou de pani- ferai justice de toutes les divinités de I'Egypte,

quer, il choisit d’aller dormir. Cela parait incomp 1)1

hensible : depuis des mois, il a vu que chaque’an-
nonce de Mosheé se réalisait exactement.

Comment peut-il rester si indifférent face a une

menace aussi certaine ?

Le Rav Zilberstein explique qu'Hashem a créé dans le
monde des forces opposées : la Kedousha (sainteté) et la
Touma (impureté). Avraham, lors de I'épreuve du sacri-
fice d’Itzhak, agit sous l'influence de la Kedousha : mal-
gré l'ordre qu'il regoit, il dort, animé d'une confiance to-
tale en Hashem. Il sait que tout ce qu'Hashem fait est
pour le bien, méme s’il ne comprend pas. Cette sérénité
vient de la sainteté qui pousse un homme a accomplir
une Mitsva avec Emouna. Pharaon, lui, est dominé par la
Touma. Lorsqu’on lui annonce qu'’il va mourir, il réagit !
avec insouciance. Non pas par courage, mais parce qu’il
ne vit que dans l'instant présent. Le lendemain n’existe
pas pour lui ; seule compte la satisfaction immédiate.

Ce comportement nous concerne aussi. Il nous arrive de
« dormir » spirituellement, de ne penser qu’'au moment
présent sans mesurer les conséquences. Le Yetser Ara
excelle a nous convaincre que profiter maintenant est
plus important que réfléchir a ce qu'Hashem attend réel-
lement de nous. Le niveau spirituel d’'une personne se
voit dans sa capacité a anticiper, a se demander avant
d’agir : « Est-ce conforme a la Torah ? Est-ce ce qu'Has-
hem veut de moi maintenant ? »

Apprenons a regarder plus loin que l'instant, a com-
prendre pourquoi notre dme est revenue dans ce monde.
A travers la Torah et les Mitsvot, nous donnons un sens
profond a notre vie et avangons avec une vision claire,

tournée vers 'avenir. RAV DANIEL O’HAYON



DA RA S H A « Et Hashem, dit a Moshé : encore une plaie, je vais amener sur
Pharaon et sur 1'Egypte et ensuite il vous renverra. ». La déli-

vrance semble donc liée a cet événement, mais de quelle ma-
niere l'est-elle vraiment ? Est-ce simple-
ment le cumul des dix plaies qui atteint
ici son paroxysme ou existe-t-il une ex-

plication) qui rendrait compte d'une di-
mensionipropre a cette plaie permettant
la fin de Fexil d'Egypte ?

Un pretier élément de réponse se
trouve dans la Torah, bien avant ces évé-
nements alors que Moshé prend la route
" pour se rendre en Egypte : « Et tu diras a
Pharaon ainsi : « Israél est Mon fils, Mon
pre mier-né et JE te dis renvoie Mon fils
afin qu'lL. me serve et tu refuses de le
renvoyer, voila que JE vais tuer ton fils
ton premier-né ». Indépendamment du
fait qu'Hashem ne parle ici que de la
derniere plaie, la Torah établit ici une
symeétrie entre les premiers-nés égyp-
tiens et le role de premier-né que joue le
.,Peuple juif parmi les nations. Nos Sages,
dans le Midrash Rabah, vont aller plus
lorh et font remonter 1'annonce de cette
plale au « Brit ben Habetarim », l'al-
. 1. liance entre les morceaux contractée
avec Avraham.

A propos d’Avraham, il est dit « et aussi

e ERERGNENSIRGE - A le peuple qu'ils serviront Je le jugerai ».

Que signifie le mot « jugerai » ? C'est la plaie des premiers nés qui s'exprime dans la Torah en tant
que plaie, ainsi qu'il est dit « encore une plaie ».
Et ceci est le signe qu’'Hashem a transmis a Avraham, Yits'hak, Yaakov, Lévi, Kehat, Amram et a Mos-

hé. Et ce dernier a
séde une partig#larité qui justifie sa plaee,intrinséquement. Mais en quoi peut-on justifier le titre de
premier né afl'égard d'Israél ? Rashi cite le Midrash™Selon lequel ce serait ici qu'Hashem « contre-
signe » la vente du droit d'ainesse d’'Essav a Yaakov. Il ne s'agit donc pas tant du premier-né naturel
que de celui qui assume de jouer le role de premier-né.

vienne ce moment. Il semble donc que cette derniere plaie pos-

TALELEI OROT



MOUSSAR

LA COLERE

Le traité Derekh Erets Zouta 23 affirme : « Si tu te
mets en colere et que tu te bats contre ta maison (il
faut comprendre ici sa femme), tu finiras au Guéhi-
nam ». On trouve également dans la Guémara :
« Celui qui aime sa femme comme son propre corps
et la respecte plus que son corps, il est dit de lui : Tu
sauras qu’il y a la paix dans sa tente ». On connait
I'importance de la paix entre 'homme et son épouse,
qui fait partie des choses dont les Sages ont enseigné
que 1'on mange les fruits en ce monde tout en con-
servant le capital dans le monde avenir. Si le fait de
faire régner la paix entre un homme et son prochain
entraine une pareille récompense pour un étranger,
c'est encore plus vrai pour le mari qui fait tout son
possible pour faire régner la paix chez lui.
Par contre, la ou regne la colére il n’y a pas de paix.
L’éloignement doit étre faible, a I'instar de la main
gauche, mais le rapprochement puissant comme I’est
la main droite. C'est-a-dire que si I'épouse a fait
quelque chose qui mérite véritablement un re-
proche, il faut le faire avec tact, mais immédiatement
apres la calmer en lui expliquant la « gravité » de son
acte. C’est pourquoi le Rosh écrit : « Ne te mets pas
en colere contre ton épouse, et si tu I'as éloigné de la
main gauche, rapproche-la sans tarder de la main
droite ».

OR’'HOT HAYIM

FUMER, BOIRE..
OU ETUDIER, IL FAUT CHOISIR

C’est un interdit absolu de fumer toute substance
illicite (marijuana, herbe, haschisch...) car cette
pratique est susceptible d’affaiblir considérable-
ment les normes morales et physiques du consom-
mateur et d’abolir ses inhibitions.

Il est clair que c’est I'un des plus graves interdits
de la Torah et il faut tout faire pour retirer cette
impureté du Klal Israél. De plus, Rabbi Meir dans
le traité Berakhot 40a affirme que I'arbre interdit
dans le Gan Eden était la vigne, car ce qui pro-
voque chez 'homme « le plus de lamentations » est
le vin.

Ce qui ressort du commentaire de Rabbi Meir est
que tout ce qui est mauvais pour la pensée de
I’homme dans ses actes doit étre attribué a une es-
péce de délire provenant d’une substance chi-
mique.

Par conséquent, les phénomeénes physiologiques
ou psychologiques causant une altération de I'es-
prit sont responsables de tout mal et de « toutes
les lamentations de ce monde ». Ce raisonnement
n’'est pas sans rappeler l'usage de la marijuana
(Igueret Moshé).

RAV AARON ZAKAY

Vous désirez recevoir 1 Halakha par jour sur WhatsApp ?

i.
V/)a &40
0

Enregistrez ce numéro dans vos contacts et envoyez le
mot « Halakha » au (+972 ) (0)54-251-2744




|_| | S —I_ O ‘ R E C’est une aventure singuliere vécue par le Rav Betsalel, I'un des
piliers du Daf Yomi a Londres. Dans sa synagogue, la propreté
est une priorité absolue. Chaque matin, un employé non
juif veille a I'ordre des lieux, ramassant avec zele les go-
belets abandonnés par les fideles apres 1'étude.
La disparition
Un matin, alors qu'’il étudiait la Guémara apres la priere,
le Rav Betsalel dut s’absenter un instant. Il retira ses Té-
filines, qu’il gardait par piété durant I'étude et les posa
délicatement sur la table avant de sortir. A son retour :
la place était vide. Ses précieux boitiers avaient disparu.
Paniqué, il interrogea ses compagnons d'étude, mais
personne n’avait rien remarqueé.
Soudain, une hypothése glacante traversa l'esprit d'un
étudiant : I'agent d'entretien n'aurait-il pas fait un exces
de zele ? Le Rav se précipita vers 'homme. « Les quoi ?
Des Téfilines ? Je ne vois pas de quoi vous parlez », ré-
pondit I'employé, perplexe. Le Rav garda son sang-froid
et décrivit les boitiers noirs et leurs laniéres de cuir.
L'homme finit par s'exclamer : « Ah ! Ces objets qui trainaient sur la table avec les verres sales ? Je les ai
jetés ala poubelle ! »
Une course contre la montre
Le Rav manqua de s'évanouir. Il se précipita vers les conteneurs extérieurs, mais n'apergut que l'arriere
du camion-benne qui s'éloignait déja. Sans perdre une seconde, il sauta dans sa voiture et se lanca dans
une course effrénée vers la décharge publique de la ville.
Sur place, le responsable du site lui refusa d'abord 1'entrée, invoquant les consignes de sécurité. Mais face
au désespoir et a l'insistance du Rav, I'hnomme fut touché. Il accepta de s'aventurer seul dans les mon-
tagnes de déchets, armé de la description précise fournie par le rabbin. Apres de longues minutes d'an-
goisse, le miracle se produisit : il réapparut, tenant les Téfilines entre ses mains.
Le dessein caché de D.ieu
Alors que le Rav Betsalel s'apprétait a exprimer sa gratitude éternelle, le responsable de la décharge le
fixa d'un air grave et l'interrompit : « Puis-je vous confier quelque chose ? Mon épouse est juive. Son pere
est décédé il y a un an et, depuis un mois, il lui apparait chaque nuit en réve. Il la supplie de trouver quel-
qu'un pour enseigner la Torah et réciter le Kaddish a sa mémoire. Ma femme m'a demandé de 1'aider,
mais n'étant pas juif, je ne savais pas par ou commencer et j'avais abandonné... Pourriez-vous accepter de
faire cela pour lui ? »
Le Rav resta sans voix. Ce qui semblait étre une suite d'incidents facheux et absurdes, un oubli, une erreur
de nettoyage, une course a la décharge, n'était en réali-
té que le chemin tracé par la Providence pour ré-
pondre au cri d'une ame.
Cette histoire nous enseigne que les contretemps et les
épreuves qui nous accablent ne sont souvent que des
outils de la Providence pour accomplir une mission plus
haute.
Derriere la perte apparente d'un objet sacré se cachait
le sauvetage spirituel d'une ame égarée. rappelant que
rien ne releve du hasard dans le monde d'Hachem.
Nous devons apprendre a transformer notre frustration
en patience, car chaque incident de notre quotidien est
une etape précise d'un plan divin. En restant attentifs |
aux appels du Ciel, nous découvrons que nos propres
difficultés sont parfois les clés du salut d"autrui.




