
BO - 6 CHVAT 5786, 24 JANVIER 2026 

Pahad DavidPahad David
Divrei Torah extraits des 

enseignements du Tsaddik Rabbi 
David ‘Hanania Pinto chlita

Maskil Lédavid Hachem ». C’est donc dans le but d’éduquer les enfants à la Torah 
que Moché voulait les faire participer à cette marche.

Paro réagit en s’exclamant  : «  Que Hachem soit avec vous  ! 
Partez, vous et vos enfants  ! Prenez garde aux malheurs que 
vous encourez  !  » Selon Rabbi Yochiyahou Pinto, nous devons 
comprendre en quoi ces derniers mots constituaient un argument 
justifiant son refus initial de laisser partir les enfants. De même, 
en quoi la réponse de Moché, qui affirma que, même s’ils partaient 
au départ contre leur gré, ils finiraient par apprécier la Torah, 
constituait-elle un contre-argument ?

Apparemment, Paro laissait entendre à Moché que les enfants ne 
voudraient peut-être pas de la Torah et qu’il était donc dommage 
de les faire quitter le pays. Tel était son argument « Prenez garde 
aux malheurs que vous encourez », autrement dit, il est possible 
que la Torah soit vue comme un « mal » par les enfants. Cependant, 
Moché n’accepta pas cette réflexion, car, même si la Torah est 
parfois perçue négativement par les novices, elle est par la suite 
appréciée, au point qu’on ne peut plus s’en séparer.

Moché ajouta qu’ils emporteraient également le bétail, afin de 
démontrer aux enfants qu’il n’était pas une divinité, comme le 
pensaient les Egyptiens. Paro lui répondit «  Prenez garde aux 
malheurs que vous encourez », allusion au fait que ce bétail allait 
entraîner le péché du veau d’or.

Finalement, Paro conclut en ces termes : « “Il n’en sera pas ainsi ! 
Allez donc, vous les hommes, et servez Hachem, puisque c’est là ce 
que vous désirez.” Et on les chassa de devant Paro. » (Chémot 10, 11)

Suite aux insistances pressantes de son peuple, « Ne sais-tu pas 
encore que l’Egypte est perdue ? » (Ibid. 10, 7), pour qu’il libère les 
enfants d’Israël, Paro convoqua une fois de plus Moché et Aharon. 
Il mena avec Moché une discussion visant à limiter le nombre de 
participants à ce départ. Mais, quand il constata que son adversaire 
n’était pas prêt à faire la moindre concession, il le renvoya. Ce 
verset fait allusion à la façon dont le mauvais penchant attaque 
l’homme pour l’inciter au péché : quand il constate que ce dernier 
n’est pas prêt à modifier ses principes d’un cheveu, il se retire et 
cesse de l’importuner. Seul celui qui reste ferme sur ses positions 
sera en mesure de le chasser.

L’homme a également la possibilité de fuir lui-même la présence 
du mauvais penchant, au lieu de rester à ses côtés et d’écouter ses 
incitations au mal. Un Juif m’a raconté que, pour des affaires, il s’est 
une fois rendu à un certain commerce où il a aperçu une femme 
vêtue de manière impudique ; conscient du danger spirituel qu’il 
encourait, il renonça à ses affaires pour s’éloigner à grands pas de 
cet endroit, sans y jeter un regard.

Au sujet de Moché, nous pouvons donc aussi expliquer qu’il se 
retira de devant Paro de sa propre initiative, lorsqu’il constata que 
la discussion avec lui ne menait à rien. Il prit congé de Paro pour 
ne pas rester face à cet impie.

LA PARTICIPATION DES ENFANTS ET DES 
VIEILLARDS À LA MARCHE VERS LE DÉSERT

« Moché et Aharon furent ramenés auprès de Paro et il leur dit : 
“Allez servir l’Eternel votre D.ieu ; quels seront les participants ?” 
Moché répondit  : “Nous irons avec nos jeunes gens et nos 
vieillards ; nous irons avec nos fils et nos filles, avec nos brebis 
et nos bœufs, car nous avons une fête en l’honneur de Hachem.” » 
(Chémot 10, 8-9)

Le Tsadik Rabbi Yochiyahou Pinto, que son mérite nous protège, 
explique la discussion qui s’est tenue entre Moché et Paro. Celui-ci 
demanda : « Quels seront les participants ? » Il était prêt à laisser 
partir le peuple juif, mais à la condition que Moché et Aharon 
ne prennent avec eux que les personnes qui partiraient de leur 
plein gré, c’est-à-dire ni les enfants ni les vieillards ; les premiers, 
parce qu’ils ne comprennent pas le sens d’un sacrifice, les seconds, 
parce qu’il leur serait difficile d’entreprendre une si longue route. 
Moché répondit qu’aussi bien les jeunes que les vieillards devaient 
s’associer à cette fête, « car nous avons une fête en l’honneur de 
Hachem »  : de même que nous avons l’obligation d’associer nos 
enfants à la joie de notre fête, bien qu’ils n’en aient pas l’obligation, 
comme il est dit : « Tu te réjouiras lors de ta fête, toi, ton fils et 
ta fille  » (Dévarim 16, 14), de même, il était nécessaire que tous 
prennent part à cette marche dans le désert.

J’expliquerai ces paroles comme suit. En réalité, il est très probable 
que les enfants juifs habitant en Egypte n’auraient pas voulu 
quitter ce pays, caractérisé par l’impureté et le matérialisme, pour 
se diriger vers le désert, d’autant plus que, depuis la plaie du sang, 
le peuple juif était devenu très riche, les Egyptiens ayant dû leur 
acheter l’eau à prix coûtant pour qu’elle ne se transforme pas en 
sang. L’accumulation de biens matériels influença sans doute les 
enfants, en diminuant leur envie de partir vers le désert. Mais, 
d’après Moché, lorsqu’on les sortirait d’Egypte pour les conduire 
vers un endroit spirituel comme le désert, aux antipodes du 
matérialisme, ils aimeraient la Torah et désireraient de leur plein 
gré l’étudier, en vertu du verset : « Goûtez et voyez que Hachem 
est bon. » (Téhilim 34, 9) Lorsqu’ils goûteraient aux délices de la 
Torah, ils ne pourraient plus s’en séparer et celle-ci serait vécue 
par eux comme une fête, « car nous avons une fête en l’honneur de 



HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

SI VOUS ENTENDEZ  
MA VOIX…

Un avrekh vint me voir avec ses enfants, qu’il 
me demanda de bénir, ainsi que toute sa famille, 
par le mérite de mes saints ancêtres. Sans savoir 
pourquoi, je désignai l’aîné et demandai au père 
quel était son prénom.

« Comment vont ses oreilles ?» lui demandai-je.

« Grâce à D.ieu, me répondit l’avrekh, il n’a aucun 
problème.»

« Faites vérifier ses oreilles chez un médecin », 
insistai-je.

L’avrekh ne prit pas cela au sérieux, car son fils 
n’avait jamais eu le moindre problème aux oreilles 
et ne s’était jamais plaint de douleurs à ce niveau.

Deux mois passèrent, quand les parents de cet 
enfant, toujours si discipliné, remarquèrent 
un changement dans son comportement : il 
n’obéissait pas aux ordres qu’on lui donnait, si 
bien qu’ils étaient parfois obligés de crier, de 
s’emporter contre lui et même de le punir.

La situation se dégrada rapidement. « Qu’était-
il donc arrivé à leur fils ? » s’interrogeaient les 
parents.

C’est alors qu’ils commencèrent à se demander 
s’il entendait correctement. Ils remarquèrent en 
effet que, quand ils lui parlaient, il semblait lire 
sur leurs lèvres et il lui arrivait souvent de les 
faire répéter. Généralement, il ne parvenait à les 
comprendre que quand ils élevaient la voix.

A ce stade, ils s’adressèrent à un O.R.L., qui leur 
apprit, après examens, que leur enfant souffrait 
d’une otite sérieuse, lui ayant fait perdre un gros 
pourcentage de son audition.

Ce n’est qu’à ce moment que l’avrekh se souvint 
de mon conseil et regretta de ne pas m’avoir 
écouté plus tôt.

Je dois avouer que ce conseil m’échappa sans que 
j’en comprenne la raison, certainement par le 
mérite des Tsadikim.

Histoire du Baal Chem Tov

Chabbat Chalom

Tout pour servir Hachem – 
même la matière la plus simple

ח לַעֲבֹד אֶת ה’ אֱלֹקֵינוּ“  נּוּ נִקַּ י מִמֶּ רְסָה, כִּ אֵר פַּ נוּ לֹא תִשָּׁ “וְגַם מִקְנֵנוּ יֵלֵךְ עִמָּ
)שמות י, כו(

« Même notre bétail ira avec nous, pas un seul sabot ne restera, 
car c’est de lui que nous prendrons pour servir Hachem, notre 
D.ieu. »

Les commentateurs s’interrogent : que voulait dire Moché lorsqu’il déclara 
à Pharaon que les enfants d’Israël emporteraient avec eux jusqu’aux sabots 
de leurs animaux pour le service de Hachem ? Est-il possible de servir 
D.ieu avec des sabots de bétail ?

L’Admour de Gour, auteur du Sfat Emet, Rabbi Yehouda Aryeh Leib Alter, 
explique ce verset par allusion.

Moché Rabbénou faisait passer un message fondamental à Pharaon: chez 
les Bnei Israël, tout peut devenir un moyen de servir Hachem. Rien n’est 
inutile, rien n’est laissé en dehors de la sainteté. Pour illustrer cette idée, 
il ajouta volontairement une expression frappante : même les sabots des 
animaux seront emportés pour le service divin.

Autrement dit, même ce qui paraît le plus matériel, le plus grossier ou le 
plus éloigné de la spiritualité peut être élevé et mis au service de D.ieu.

C’est dans ce même esprit que Bil‘am, pourtant ennemi d’Israël, fut 
contraint de les louer en disant : « מִי מָנָה עֲפַר יַעֲקֹב – Qui peut compter la 
poussière de Yaakov » (Bamidbar 23, 10).

Il faisait allusion au fait qu’Israël accomplit une multitude de mitsvot jusque 
dans la poussière et le sable, c’est-à-dire même à travers les éléments les 
plus simples et les plus matériels.

Voilà notre rôle sur terre : sanctifier la matière, réparer le monde sous la 
royauté de Hachem, en attirant chaque chose vers la sainteté.

Lorsque l’homme mange, qu’il ait l’intention de le faire afin d’avoir la force 
de servir Hachem.

Lorsqu’il travaille, qu’il vise à subvenir honnêtement à ses besoins pour 
mieux accomplir Sa volonté.

Ainsi, chaque acte du quotidien devient une forme de service divin.

C’est ce qu’écrit Rabbi Yossef Karo, auteur du Choulh’an Arou’h (Ora’h ‘Haïm 
231): « Celui qui agit de cette manière sert son Créateur à chaque instant. »

Efforçons-nous donc d’utiliser tous les aspects de ce monde pour en tirer 
des mitsvot et une élévation spirituelle, et transformer la matérialité elle-
même en sainteté.



La Mishna de la semaine 

Chabbat Chalomשבת שלום ומבורך

HAFETZ HAIM 
LES LOIS DU LACHONE HARA

Pour Pour recevoirrecevoir  
les cours les cours 

de 5 min du Tsadik

KOLHAIM@HPINTO.ORG.IL

 058 792 90 03 

SECRETARIAT DU RAV Scannez ici

ET SI ON LAISSAIT LE PASSÉ… 
AU PASSÉ ?

Tu connais quelqu’un qui a changé, qui a grandi, qui 
a fait techouva ?

Alors attention à tes paroles. Rappeler les erreurs 
d’hier, même sans méchanceté, peut faire très mal 
aujourd’hui.

Raconter un épisode gênant du passé de quelqu’un, 
même s’il n’agit plus ainsi, ce n’est pas permis.

Nos Sages nous enseignent une chose incroyable : 
le niveau spirituel d’une personne qui s’est relevée 
après une chute est immense, parfois même plus 
élevé que celui de quelqu’un qui n’est jamais tombé.

C’est pourquoi rappeler un ancien comportement, 
faire une remarque « innocente », ou lancer une 
allusion du type « tu te souviens quand… » est une 
véritable atteinte à la dignité.

Quand quelqu’un a changé, on respecte son présent 
et on garde le passé… dans le silence.

PARLER, OUI… NUIRE, NON !
Peut-on raconter n’importe quel détail sur quelqu’un, 
même si ce n’est pas méchant ?

Pas du tout ! Même une information vraie et sans 
intention de blesser peut devenir interdite si elle 
risque de causer un dommage.

Au travail ou dans une proposition de mariage, il 
faut redoubler de prudence. Dire quelque chose 
techouva « d’anodin » sur une personne peut fermer 
une porte sans qu’on s’en rende compte.

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (1;17)

י בֵין הַחֲכָמִים, וְלֹא מָצָאתִי לַגּוּף  ל יָמַי גָּדַלְתִּ נוֹ אוֹמֵר, כָּ מְעוֹן בְּ שִׁ
ה, וְכָל  עֲשֶׂ א הַמַּ ר, אֶלָּ דְרָשׁ הוּא הָעִקָּ תִיקָה, וְלֹא הַמִּ א שְׁ טוֹב אֶלָּ

ה דְבָרִים מֵבִיא חֵטְא. רְבֶּ הַמַּ

Chimon son fils disait : « J’ai grandi toute ma vie parmi les 
sages, et je n’ai rien trouvé de meilleur pour le corps que le 
mutisme. L’étude n’est pas l’essentiel, mais plutôt l’action. Et 
tout homme volubile provoque la faute. »

ET JE N’AI RIEN TROUVÉ DE MEILLEUR  
POUR LE CORPS QUE LE MUTISME

Cet enseignement est étrange ; est-ce cela qu’il a appris parmi les sages ? 
Même les gens sots savent que lorsqu’ils se taisent, leur stupidité n’est pas 
apparente, ainsi qu’il est dit (Michlé 17, 28) : « Même le sot, s’il sait se taire, 
passe pour un sage. »

Quelle sagesse cela nécessite-t-il ?

Or, si nous nous attardons sur les paroles du Tana, nous constaterons 
qu’il a choisi les termes avec minutie. Il précise en effet : « Et je n’ai rien 
trouvé de meilleur pour le corps (…) ». Car pour l’âme, le silence n’est pas 
bon, ainsi que disent nos sages (Houline 89a) : « Quelle doit être la sagesse 
"oumanouto" (littéralement : l'art, la profession) d'une personne dans ce 
monde ? Elle doit se rendre muette. »

On pourrait penser que cela concerne également les enseignements de 
Torah ; c’est pourquoi le texte souligne (Téhilim 58, 2) : « Vous prononcez 
de justes arrêts. »

Or, pourquoi nos sages emploient-ils le terme d’ « oumanouto » pour le 
silence ?

Le silence est-il une profession ? En fait, le mutisme du sot, qui a pour but 
de dissimuler sa stupidité, n’entre pas dans cette catégorie. Ce n’est pas 
d’un tel silence que Rabbane Chim’one ben Gamliel nous parle. Il faut faire 
preuve d’une sagesse infinie pour savoir quand se taire et quand parler. 
Car parler constamment ou se taire tout le temps ne nécessite pas de 
sagesse. Par contre, distinguer les divré Torah des paroles profanes, ce 
qui convient d’être dit de ce qui doit être tu, nécessite une grande sagesse. 
Le roi Salomon dit (Kohélète 3, 7) : « Un temps pour se taire et un temps 
pour parler. »

Très souvent, certains actes semblent constituer une interruption de 
l’étude de la Torah mais sont, en fait, l’accomplissement même de la Torah, 
ainsi que disent nos sages (Ména’hot 99b) :

« Parfois, interrompre l’étude de la Torah, c’est lui permettre d’exister », et 
(Yébamot 65b) : « De même qu’il existe une mitsva de dire quelque chose 
qui va être entendu, il est interdit de dire quelque chose qui ne va pas être 
entendu. »

Ainsi, le silence est bénéfique seulement pour le corps et non pour 
l’âme, alimentée, elle, par les paroles de Torah et de prières. Le corps se 
voit honoré lorsque l’homme se tait, mais l’âme désire au contraire qu’il 
multiplie divré Torah et téfila. De plus, le corps ne tire aucun bénéfice 
des paroles, mais seulement des actes, car il est le siège de l’action. C’est 
pourquoi le Tana souligne que l’étude est secondaire par rapport à l’action : 
ceci est vrai pour le corps. Mais en ce qui concerne l’âme, plus une 
personne prononce de paroles de Torah et de téfila, plus elle reçoit un 
salaire important dans le monde futur.



OR HAHAIM HAKADOCH
La délivrance par le mérite des mitsvot

צְרָיִם“ צֵאתִי מִמִּ עֲבוּר זֶה עָשָׂה ה’ לִי בְּ יּוֹם הַהוּא לֵאמֹר: בַּ דְתָּ לְבִנְךָ בַּ “וְהִגַּ
)שמות י״ג, ח(

« Tu raconteras à ton fils, ce jour-là, en disant : C’est à cause de 
cela que Hachem a agi pour moi lorsque je suis sorti d’Égypte. » 
(Exode 13, 8)

Le Or Ha‘Haïm, explique que le mot « זֶה – “cela” » mentionné 
dans le verset possède une valeur numérique particulière : il fait 
allusion aux douze mitsvot que nous accomplissons pendant la 
fête de Pessa‘h.

Ces douze mitsvot sont : le sacrifice de Pessa’h, la consommation 
de la matsa, le maror, le récit de la sortie d’Égypte (la Haggada), les 
sept jours de la fête (sept mitsvot), le kiddouch de la nuit du Séder, 
et le kiddouch du septième jour de Pessa‘h.

Ensemble, elles forment douze mitsvot, contenues dans 
l’expression « עֲבוּר זֶה  à cause de cela ». C’est en leur mérite que – בַּ
Hachem, nous a fait sortir d’Égypte.

En effet, nos ancêtres en Égypte étaient plongés dans quarante-
neuf degrés d’impureté, humiliés, écrasés par de longues années 
de souffrance et de labeur exténuant. Dès lors, une question 
s’impose : par quel mérite ont-ils été délivrés ?

Par le mérite des mitsvot qu’ils allaient accomplir plus tard, durant 
la fête de Pessa‘h. C’est pour ces mitsvot futures qu’ils étaient 
dignes de la délivrance.

Cela nous enseigne que tout le but de la sortie d’Égypte n’était 
autre que l’accomplissement de la Torah et des mitsvot. C’est 
pourquoi nous disons dans la Haggada à propos du fils impie : « S’il 
avait été là-bas, il n’aurait pas été délivré. » Pourquoi ? Parce que 
celui qui ne souhaite pas accomplir les mitsvot ne peut prétendre 
à la délivrance, puisque celle-ci n’a de sens qu’en vue de la Torah.

Nos Sages nous ont déjà avertis : « Sois vigilant même à l’égard 
d’une mitsva légère, car tu ne connais pas la récompense des 
mitsvot. »

En effet, c’est grâce à quelques mitsvot seulement que les Bnei 
Israël ont mérité une délivrance éternelle.

Nous ne devons donc mépriser aucune mitsva, ni en repousser 
l’accomplissement, ni en perdre une seule occasion. Car une 
seule mitsva peut être la clé d’une vie éternelle et de la victoire 
spirituelle.

BEN ICH HAI
Quand la Torah éclaire l’obscurité du monde

ת יָמִים, לֹא רָאוּ  לֹשֶׁ כָל אֶרֶץ מִצְרַיִם שְׁ ךְ אֲפֵלָה בְּ “וַיְהִי חֹשֶׁ
ת יָמִים, וּלְכָל  לֹשֶׁ יו שְׁ חְתָּ אִישׁ אֶת אָחִיו וְלֹא קָמוּ אִישׁ מִתַּ

בֹתָם“ )שמות י, כב–כג( מוֹשְׁ רָאֵל הָיָה אוֹר בְּ נֵי יִשְׂ בְּ

« Il y eut une obscurité profonde sur toute la terre d’Égypte 
pendant trois jours. Personne ne voyait son prochain et nul ne 
se leva de sa place durant trois jours. Mais pour tous les enfants 
d’Israël, il y avait de la lumière dans leurs demeures. »

Nos Sages, de mémoire bénie, nous enseignent que la plaie de 
l’obscurité qui frappa les Égyptiens ne dura pas seulement trois 
jours, mais en réalité six jours. Pendant tout ce temps, les enfants 
d’Israël, eux, bénéficiaient de la lumière dans leurs demeures.

Le Ben Ich ‘Haï écrit qu’il existe ici une allusion profonde: les six 
jours de la plaie de l’obscurité correspondent aux six mille années 
d’existence du monde, comme l’enseignent nos Sages (Sanhedrin 97a). 

perles SUR LA Paracha Chaque jour de cette obscurité symbolise mille ans de l’histoire 
humaine.

La Torah nous révèle ainsi une grande vérité : durant ces six 
mille années, le monde est souvent plongé dans la confusion, le 
trouble et l’obscurité spirituelle. Les hommes avancent comme 
aveugles dans l’épaisseur des ténèbres, investissant leur vie 
dans le vide et l’illusion, incapables de distinguer le vrai du 
faux, l’essentiel de l’accessoire. C’est ce que dit le prophète : 
« Car voici, l’obscurité couvre la terre et une épaisse nuée 
enveloppe les peuples… » (Isaïe 60, 2). Mais pour les enfants 
d’Israël, il y avait de la lumière dans leurs demeures.

Pourquoi ? Parce que le peuple juif possède la Torah, qui est 
elle-même appelée lumière, comme il est écrit : « Car la mitsva 
est une bougie et la Torah est lumière » (Proverbes 6, 23).

La Torah éclaire notre chemin, nous guide sur la voie qui mène 
vers Hachem, nous protège des erreurs et des faux pas, et nous 
permet de marcher droit même lorsque le monde entier est 
plongé dans l’obscurité. Ainsi s’accomplit la promesse « Sur toi 
resplendira Hachem » (Isaïe 60, 2)

En toutes circonstances, éclairons notre route par la lumière 
de la Torah. Avançons avec confiance sur le chemin juste, car 
la mitsva est une lampe et la Torah est lumière.

ABIR YAAKOV
Une bouche pure pour goûter la Torah

ן־נֵכָר לֹא יֹאכַל בּוֹ“  ל־בֶּ סַח כָּ ת הַפָּ ה וְאֶל־אַהֲרןֹ זֹאת חֻקַּ “וַיֹּאמֶר ה’ אֶל־מֹשֶׁ
)שמות י״ב, מ״ג(

« Hachem dit à Moché et à Aharon : voici la loi du sacrifice de 
Pessa’h : aucun étranger ne mangera de celui-ci. » (Exode 12, 43)

La Abir Yaakov, dans le Pitou’he ‘Hotam, explique 
que les mots "ת חֻקַּ  renvoient (Zot ‘Houkat) “זֹאת 
à la Torah elle-même, car il est dit à son sujet :
הַתּוֹרָה" ת  חֻקַּ  « Voici la loi de la Torah » – "זֹאת 
(Nombres 19, 2).
Le mot "סַח ה peut être lu comme (HaPessa’h) "הַפָּ  "פֶּ
 une bouche qui parle », allusion à l’homme qui souhaite » ,סַח"
utiliser sa bouche pour s’exprimer en paroles de Torah.
Quant à l’expression "ֹן נֵכָר לֹא יֹאכַל בּו ל בֶּ  tout fils d’étranger » – "כָּ
n’en mangera pas », elle vient nous enseigner un message 
profond: si l’homme ne veille pas à la pureté de sa bouche 
et de sa langue, s’il les utilise pour des paroles futiles, vaines 
ou grossières, à la manière des nations étrangères, alors il ne 
méritera pas de goûter à la douceur de la Torah ni à la saveur 
exquise de ses enseignements.
Car la Torah est entièrement sainte. Elle nous a été transmise 
par la bouche sainte de Moché Rabbénou, et seul un "פה קדוש"  
– « une bouche sanctifiée » peut en savourer la profondeur. 
Celui qui se comporte comme un étranger, comme un « ben 
nékhar », se prive lui-même du goût de la Torah.
Cette idée est illustrée par un enseignement bien connu du 
Talmud (Pessa’him 3a). Hillel l’Ancien avait devant lui deux 
élèves étudiant la Torah. L’un d’eux prononçait sans retenue 
le mot « impur » (tamé), tandis que l’autre évitait de le dire 
explicitement et préférait employer l’expression plus délicate 
« non pur » (lo tahor).

Hillel déclara alors à propos de ce dernier qu’en raison de 
la pureté de son langage, il était destiné à devenir un grand 
décisionnaire en Israël. Les années passèrent, et ce jeune élève 
devint Rabbi Yo’hanan ben Zakkaï, celui qui établit la Torah de 
Yavné et assura la continuité spirituelle du peuple juif après la 
destruction du Temple.

Tout cela, concluent nos Sages, grâce au mérite d’avoir 
préservé la propreté et la sainteté de sa bouche et de sa langue.



Biographie

RABBI RAPHAËL PINTO 
(1920 – 1980)

ORIGINES ET HÉRITAGE SPIRITUEL
Rabbi Raphaël Pinto זצ״ל fut le plus jeune fils du célèbre 
Tsadik marocain Rabbi ‘Haïm Pinto Hakatan. Il vécut au 
XXe siècle et quitta ce monde le 12 Chevat 5740 (1980). Issu 
d’une lignée reconnue pour sa sainteté, il grandit dans un 
environnement de crainte du Ciel, de pureté morale et de 
dévouement absolu à la Torah et au peuple juif.

Bien qu’il ait vécu à l’ombre d’un père immense, Rabbi 
Raphaël développa une stature spirituelle propre, au point 
que beaucoup témoignèrent que sa clairvoyance atteignait 
parfois un degré exceptionnel.

UNE CLAIRVOYANCE QUI DÉPASSAIT LA 
NATURE
Un commerçant du Maroc investit toute sa fortune dans un 
stock d’arachides, espérant réaliser un bénéfice. Le marché 
resta bloqué, et l’homme se retrouva ruiné et ridiculisé. 
Désespéré, il alla demander conseil à Rabbi ‘Haïm Pinto, qui 
lui dit : « Ne vends pas avant que le prix atteigne deux rials. » 
Alors que l’homme quittait la maison, Rabbi Raphaël le 
rattrapa et lui glissa : « Attends trois rials. »

Le temps passa, le prix monta à trois rials, et l’homme vendit 
tout son stock, devenant riche. Cette histoire illustra la 
profondeur spirituelle de Rabbi Raphaël et devint célèbre 
dans tout le Maroc.

UN TSADIK RETIRÉ, MAIS RECHERCHÉ
Durant les dix dernières années de sa vie, Rabbi Raphaël 
sortait très rarement de chez lui. Pourtant, loin de diminuer 
son influence, cette discrétion renforça son aura. Des Juifs 
affluaient de loin pour recevoir sa bénédiction, convaincus 
qu’elle ne restait jamais sans effet.

On disait de lui qu’il faisait partie de ces Tsadikim à 
propos desquels il est écrit : « Le Tsadik décrète, et le Ciel 
accomplit. »

LA VOITURE ET LE MAUVAIS ŒIL
Un homme acheta une voiture neuve et vint demander une 
bénédiction, inquiet du mauvais œil. Sans qu’il n’ait rien dit, 
Rabbi Raphaël lui déclara avec douceur :
« Tu pensais me cacher ta nouvelle voiture ? »
L’homme fut bouleversé : il n’avait parlé de cet achat à 
personne.
Le Tsadik ajouta : « Aie confiance en D.ieu, et tu n’auras rien 
à craindre. »
Cette bénédiction accompagna l’homme durant de longues 
années sans le moindre accident.

LA MOQUERIE ENVERS 
LE TSADIK 

Un jour, un homme entra 
chez Rabbi Raphaël avec 
d’autres visiteurs, se 
moquant ouvertement de ses 
bénédictions. Le Tsadik lui dit 
calmement : « Dans une demi-
heure, tu auras besoin de moi. »
L’homme éclata de rire et quitta la maison. 
Peu après, il perdit le contrôle de sa voiture et un mur 
s’effondra sur lui, le blessant.
Avant même qu’il ne revienne demander pardon, Rabbi 
Raphaël annonça l’incident à ses visiteurs. Cette histoire 
marqua la communauté et rappela que la moquerie envers 
un Tsadik n’est jamais sans conséquence.

LA TSÉDAKA : UNE PROTECTION VITALE
Rabbi Raphaël insistait fortement sur l’importance de la 
tsédaka. Un commerçant refusa un jour de donner pour les 
pauvres. Avant de partir, Rabbi Raphaël lui dit :
« Tu viendras me chercher. »
Peu après, des voleurs dérobèrent une somme colossale dans 
sa boutique. Brisé, le commerçant retrouva le Tsadik, qui lui 
expliqua : « Si tu avais donné, ce décret aurait été annulé. »
Rabbi Raphaël enseignait sans relâche : « La tsédaka sauve 
de la mort. »

LE MIRACLE CHEZ LE DIRECTEUR 
D’AUTOBUS
Rabbi Raphaël annonça un jour à un directeur non-juif 
d’une compagnie d’autobus qu’un miracle allait lui arriver. 
L’homme se moqua et le chassa. Peu après, il sortit indemne 
d’un terrible accident où sa voiture fut entièrement broyée.
Comprenant la vérité, il revint, embrassa les mains du Tsadik 
et promit de soutenir les Juifs chaque semaine. Ce fut une 
grande sanctification du Nom divin.

L’HISTOIRE DE SON DÉCÉS
Rabbi Raphaël n’eut pas d’enfants, une douleur qu’il porta en 
silence toute sa vie. Lors de sa dernière havdala, il éclata en 
sanglots et confia : « Je n’aurai pas une mort tranquille… mais 
je servirai de sacrifice pour le peuple d’Israël. »
Quelques jours plus tard, des voleurs s’introduisirent chez 
lui et l’assassinèrent dans son lit. Sa disparition bouleversa 
le monde juif. La nouvelle de sa disparition tragique se 
répandit très rapidement dans le monde entier. Son frère, 
Rabbi Méir, habitait avec lui. Toutefois, comme il était très 
malade, il ne s’était même pas rendu compte de ce qui s’était 
passé sous son toit. Quand on lui demanda s’il savait qui 
étaient les assassins, il craignit de répondre et se contenta 
de donner cette information : « Dans un mois, la police va les 
interpeller. Mais je ne veux pas vous dévoiler de qui il s’agit. »
Rabbi Méir s’affligea beaucoup du décès de son frère.

Effectivement, presqu’un mois plus tard, les tueurs furent 
arrêtés, et ce jour-là, le 9 Adar 1980 (5740), Rabbi Méir quitta 
ce monde.
Que son mérite nous protège, ainsi que tout le peuple d’Israël, 
Amen ! (Histoire rapportée par Rav Eliahou Dahan)



La parachat Bo raconte les derniers moments 
de l’esclavage des Bné Israël en Égypte. Hachem 
a déjà envoyé plusieurs plaies pour montrer Sa 
puissance, mais Pharaon refuse encore de laisser 
partir le peuple juif. Alors Hachem va envoyé trois 
dernière plaies pour faire tomber l’Égypte.

LA PLAIE DES SAUTERELLES (ARBÉ)
Hachem demande à Moché d’avertir Pharaon d’une nouvelle 
plaie : les sauterelles. Elles vont recouvrir toute l’Égypte et 
manger les dernières récoltes qui n’ont pas été détruites par 
la grêle. Les serviteurs de Pharaon sont très inquiets et lui 
disent que le pays est déjà ruiné.

Pharaon accepte presque de libérer les Bné Israël, mais 
seulement les hommes. Moché refuse, car tout le peuple 
doit servir Hachem : les hommes, les femmes, les enfants 
et les animaux. Pharaon se met en colère et les sauterelles 
arrivent. Elles sont si nombreuses qu’on ne voit plus la terre. 
Elles mangent tout ce qui reste.

Pris de peur, Pharaon demande pardon et supplie Moché de 
prier pour lui. Dès que la plaie s’arrête, il endurcit son cœur 
et refuse encore de laisser partir les Bné Israël.

LA PLAIE DES TÉNÈBRES (’HOCHEKH)
Hachem envoie ensuite une plaie très étrange : les ténèbres. 
Pendant trois jours, les Égyptiens sont plongés dans une 
obscurité totale. Puis les trois jours suivants l’obscurité 
s’intensifie. Les Égyptiens ne peuvent ni voir, ni se lever, ni 
bouger. Cette obscurité est si épaisse qu’on peut la « sentir ».

Mais chez les Bné Israël, il y a de la lumière. Ils peuvent 
se déplacer librement et préparer leur départ. Cette plaie 
montre que Hachem protège Son peuple et distingue 
clairement entre l’Égypte et Israël.

Pharaon accepte enfin que les Bné Israël partent… mais veut 
garder leurs animaux. Moché refuse, car ils auront besoin 
des animaux pour servir Hachem dans le désert. Pharaon se 
met alors dans une grande colère et menace Moché.

LA PLAIE DES PREMIERS-NÉS
Hachem annonce à Moché la dernière et la plus terrible des 
plaies : la mort des premiers-nés. Tous les premiers-nés 

égyptiens mourront en une nuit, depuis le fils de Pharaon 
jusqu’aux premiers-nés des animaux.

Mais avant cela, Hachem donne aux Bné Israël des 
instructions très précises pour être protégés.

LE SACRIFICE DE PESSA’H
Chaque famille juive doit prendre un agneau, l’abattre et 
mettre de son sang sur les montants et le linteau de la porte. 
Ce sang sera un signe : Hachem « passera au-dessus » des 
maisons juives et ne laissera pas la plaie y entrer.

Ils doivent manger l’agneau rôti avec de la matsa et des 
herbes amères, habillés et prêts à partir. C’est la première 
fois que la mitsva de Pessa’h est donnée.

Le Chabbat avant la sortie d’Égypte les Bné Israël prirent 
l’agneau sous les yeux des Égyptiens, sans avoir peur. C’est 
un grand miracle, car l’agneau était une idole pour les 
Égyptiens, et pourtant ils n’ont rien fait aux Juifs. Depuis, 
tout les ans, dans les communautés juives, ce Chabbat est 
appelé « Hagadol », « grand » car il montre la grande foi et 
le courage du peuple juif.

LA NUIT DE LA DÉLIVRANCE
À minuit, Hachem frappe l’Égypte : tous les premiers-nés 
meurent. Un immense cri s’élève dans tout le pays. Mais dans 
les maisons juives, personne n’est touché.

Pharaon est brisé. En pleine nuit, il appelle Moché et Aharon 
et leur ordonne de quitter l’Égypte immédiatement.

LA SORTIE D’ÉGYPTE
Les Bné Israël quittent l’Égypte en hâte. La pâte n’a pas le 
temps de lever, c’est pourquoi nous mangeons de la matsa 
à Pessa’h. Les Égyptiens leur donnent de l’or, de l’argent et 
des vêtements.

Après 210 ans d’esclavage, le peuple juif devient libre. 
Hachem accomplit Sa promesse et montre qu’Il est le Maître 
du monde.

Hachem ordonne de raconter cette histoire aux enfants, 
afin qu’ils sachent toujours d’où ils viennent et qu’ils se 
souviennent que la liberté vient d’Hachem.

PARACHAT BO



Réponses :1-A, 2-B, 3-B, 4-B, 5-C, 6-A, 7-C, 8-B, 9-A, 10-C

1. Quelle est la huitième plaie envoyée sur l’Égypte ?

 Parce que les femmes refusentA

B

C

 Parce que tout le monde doit servir Hachem

 Parce que Pharaon l’interdit

2. Pourquoi Moché refuse-t-il que seuls les hommes partent ?

3. Combien de temps dure la plaie des ténèbres ?

 Un jourA

B

C

 Six jours

 Sept jours

4. Que se passe-t-il chez les Bné Israël pendant les ténèbres ?

 Ils sont aussi dans le noirA

B

C

 Ils ont de la lumière

 Ils quittent déjà l’Égypte

5. Quelle est la dernière plaie d’Égypte ?

 Les ténèbres

 Un agneau

 Sur l’autel

 Chabbat Zachor

 À minuit

 Parce que c’est une mitsva d’Égypte

A

A

A

A

A

A

B

B

B

B

B

B

C

C

C

C

C

C

 Les sauterelles

 Un taureau

 Sur les vêtements

 Chabbat Hagadol

 Le matin

 Parce qu’elle se conserve longtemps

 La mort des premiers-nés

 Une colombe

 Sur les linteaux de la maison

 Chabbat Pessa’h

 Au coucher du soleil

 Parce que la pâte n’a pas eu le temps de lever

6. Quel animal est choisi pour le sacrifice de Pessa’h ?

7. Où le sang du sacrifice est-il placé ?

8. Comment s’appelle le Chabbat avant la sortie d’Égypte ?

9. À quel moment la plaie des premiers-nés a-t-elle lieu ?

10. Pourquoi les Bné Israël mangent-ils de la matsa ?

 Les sauterellesA

B

C

 Les ténèbres

 La grêle

HALAH'A DE LA SEMAINE

1. Je suis un rappel quotidien, matin 
et soir, de la liberté. Qui suis-je ?

Réponse : Le Chéma

2. Je peux être bon, mais je deviens 
interdit quand je gonfle. 

Qui suis-je ?
Réponse : Le ‘hamets

3. Je suis une lumière qu’on allume 
pour l’honneur et la paix du 

foyer, et je change l’ambiance de toute 
la maison. Qui suis-je ?
Réponse : Les bougies de Chabbat

Devinettes

MAKÉ BEPATISH – 
LE “DERNIER COUP DE MARTEAU”

• Qu'est ce que cette melakha de chabbat ?
La mélakha de Maké BePatish correspond au geste final, 
celui qui termine un objet et le rend prêt à l’emploi. Même 
une petite action, si elle donne à l’objet sa forme définitive, 
peut entrer dans cette interdiction.
Ce n’est pas la taille du geste qui compte, mais le fait qu’il 
achève le travail.
Autrement dit le dernier détail qui “fait que c’est fini”, c’est 
déjà une mélakha.
Quelques exemples concrets:
• Un fil qui dépasse d’un vêtement: le couper pour que 
le vêtement soit présentable → interdit, car on achève 
l’objet.
• Un objet sorti d’un moule, avec de petites excroissances : 
les enlever pour le rendre utilisable → Maké BePatish.
En revanche : Si un fil ou une petite excroissance apparaît 
après coup, une fois l’objet déjà terminé,
il est permis de l’enlever, car on ne fait que retirer un 
défaut accidentel.

• Et les tsitsit du talit ?
Quand les fils de tsitsit s’emmêlent, les séparer pour la 
première fois afin qu’ils soient bien distincts → interdit, 
car on finalise leur état correct.
Mais s’ils étaient déjà séparés auparavant et qu’ils se sont 
simplement ré-emmêlés,
on peut les remettre en ordre, on restaure une situation 
existante, sans créer du nouveau.
Attention toutefois : ne pas serrer ou faire un vrai nœud, 
car cela relèverait d’un autre interdit : faire un nœud 
(Kosher).



05
4.

84
.0

1.
72

1

 Labyrinthe
Oh non ! Le petit David a perdu la trace de son 
agneau. Aide le à le retrouver pour qu’il puisse 

respecter l’ordre de Hachem.


