PahadDavid

BO - 6 CHVAT 5786, 24 JANVIER 2026

[ "
“ﬁ% s MASKIL LEDAVID

LA PARTICIPATION DES ENFANTS ET DES
VIEILLARDS A LA MARCHE VERS LE DESERT

« Moché et Aharon furent ramenés aupres de Paro et il leur dit :
“Allez servir UEternel votre D.ieu ; quels seront les participants ?”
Moché répondit : “Nous irons avec nos jeunes gens et nos
vieillards ; nous irons avec nos fils et nos filles, avec nos brebis
et nos beeufs, car nous avons une féte en 'honneur de Hachem.” »
(Chémot 10, 8-9)

Le Tsadik Rabbi Yochiyahou Pinto, que son mérite nous protege,
explique la discussion qui s'est tenue entre Moché et Paro. Celui-ci
demanda : « Quels seront les participants ? » Il était prét a laisser
partir le peuple juif, mais a la condition que Moché et Aharon
ne prennent avec eux que les personnes qui partiraient de leur
plein gré, cest-a-dire ni les enfants ni les vieillards ; les premiers,
parce quils ne comprennent pas le sens d'un sacrifice, les seconds,
parce quiil leur serait difficile dentreprendre une si longue route.
Moché répondit qu'aussi bien les jeunes que les vieillards devaient
s'associer a cette féte, « car nous avons une féte en 'honneur de
Hachem » : de méme que nous avons l'obligation d’associer nos
enfants a la joie de notre féte, bien qu'ils n'en aient pas l'obligation,
comme il est dit : « Tu te réjouiras lors de ta féte, toi, ton fils et
ta fille » (Dévarim 16, 14), de méme, il était nécessaire que tous
prennent part a cette marche dans le désert.

Jexpliquerai ces paroles comme suit. En réalité, il est tres probable
que les enfants juifs habitant en Egypte nauraient pas voulu
quitter ce pays, caractérisé par l'impureté et le matérialisme, pour
se diriger vers le désert, d'autant plus que, depuis la plaie du sang,
le peuple juif était devenu tres riche, les Egyptiens ayant da leur
acheter l'eau a prix cofitant pour qu'elle ne se transforme pas en
sang. Laccumulation de biens matériels influenca sans doute les
enfants, en diminuant leur envie de partir vers le désert. Mais,
d’apres Moché, lorsqu'on les sortirait dEgypte pour les conduire
vers un endroit spirituel comme le désert, aux antipodes du
matérialisme, ils aimeraient la Torah et désireraient de leur plein
gré I'étudier, en vertu du verset : « Gofitez et voyez que Hachem
est bon. » (Téhilim 34, 9) Lorsquiils golteraient aux délices de la
Torah, ils ne pourraient plus s'en séparer et celle-ci serait vécue
par eux comme une féte, « car nous avons une féte en 'honneur de

Hachem ». C'est donc dans le but d'éduquer les enfants a la Torah
que Moché voulait les faire participer a cette marche.

Paro réagit en sexclamant : « Que Hachem soit avec vous !
Partez, vous et vos enfants ! Prenez garde aux malheurs que
vous encourez ! » Selon Rabbi Yochiyahou Pinto, nous devons
comprendre en quoi ces derniers mots constituaient un argument
justifiant son refus initial de laisser partir les enfants. De méme,
en quoi la réponse de Moché, qui affirma que, méme s'ils partaient
au départ contre leur gré, ils finiraient par apprécier la Torah,
constituait-elle un contre-argument ?

Apparemment, Paro laissait entendre a Moché que les enfants ne
voudraient peut-étre pas de la Torah et qu'il était donc dommage
de les faire quitter le pays. Tel était son argument « Prenez garde
aux malheurs que vous encourez », autrement dit, il est possible
que la Torah soit vue comme un « mal » par les enfants. Cependant,
Moché n'accepta pas cette réflexion, car, méme si la Torah est
parfois percue négativement par les novices, elle est par la suite
appréciée, au point quon ne peut plus sen séparer.

Moché ajouta quils emporteraient également le bétail, afin de
démontrer aux enfants quil nétait pas une divinité, comme le
pensaient les Egyptiens. Paro lui répondit « Prenez garde aux
malheurs que vous encourez », allusion au fait que ce bétail allait
entrainer le péché du veau d'or.

Finalement, Paro conclut en ces termes : « “Il n'en sera pas ainsi !
Z |V , Z ,pui 3
Allez donc, vous les hommes, et servez Hachem, puisque c'est la ce
que vous désirez” Et on les chassa de devant Paro. » (Chémot 10, 11)

Suite aux insistances pressantes de son peuple, « Ne sais-tu pas
encore que I'Egypte est perdue ? » (Ibid. 10, 7), pour qu'il libere les
enfants d’Israél, Paro convoqua une fois de plus Moché et Aharon.
Il mena avec Moché une discussion visant a limiter le nombre de
participants a ce départ. Mais, quand il constata que son adversaire
n'était pas prét a faire la moindre concession, il le renvoya. Ce
verset fait allusion a la facon dont le mauvais penchant attaque
I’homme pour l'inciter au péché : quand il constate que ce dernier
n'est pas prét a modifier ses principes d’'un cheveu, il se retire et
cesse de I'importuner. Seul celui qui reste ferme sur ses positions
sera en mesure de le chasser.

Lhomme a également la possibilité de fuir lui-méme la présence
du mauvais penchant, au lieu de rester a ses cOtés et d'écouter ses
incitations au mal. Un Juif m’a raconté que, pour des affaires, il s'est
une fois rendu a un certain commerce ot il a aper¢u une femme
vétue de maniere impudique ; conscient du danger spirituel qu'il
encourait, il renonga a ses affaires pour s'éloigner a grands pas de
cet endroit, sans y jeter un regard.

Au sujet de Moché, nous pouvons donc aussi expliquer quil se
retira de devant Paro de sa propre initiative, lorsqu’il constata que
la discussion avec lui ne menait a rien. Il prit congé de Paro pour
ne pas rester face a cet impie.



Tout pour servir Hachem -
méme la matiére la plus simple
"PEoN T RN TR MR 5 03,008 YN N sy 12 wp oYY
(9 mw)

« Méme notre bétail ira avec nous, pas un seul sabot ne restera,
car c’est de lui que nous prendrons pour servir Hachem, notre
D.ieu. »

Les commentateurs s'interrogent : que voulait dire Moché lorsqu’il déclara
a Pharaon que les enfants d’Israél emporteraient avec eux jusqu'aux sabots
de leurs animaux pour le service de Hachem ? Est-il possible de servir
D.ieu avec des sabots de bétail ?

LAdmour de Gour, auteur du Sfat Emet, Rabbi Yehouda Aryeh Leib Alter,
explique ce verset par allusion.

Moché Rabbénou faisait passer un message fondamental a Pharaon: chez
les Bnei Israél, tout peut devenir un moyen de servir Hachem. Rien n'est
inutile, rien n'est laissé en dehors de la sainteté. Pour illustrer cette idée,
il ajouta volontairement une expression frappante : méme les sabots des
animaux seront emportés pour le service divin.

Autrement dit, méme ce qui parait le plus matériel, le plus grossier ou le
plus éloigné de la spiritualité peut étre élevé et mis au service de D.ieu.

Cest dans ce méme esprit que Bil'am, pourtant ennemi d’Israél, fut
contraint de les louer en disant : « 2PY’ 79y M1 "2 - Qui peut compter la
poussiere de Yaakov » (Bamidbar 23, 10).

Il faisait allusion au fait qu'Israél accomplit une multitude de mitsvot jusque

dans la poussiere et le sable, c'est-a-dire méme a travers les éléments les
plus simples et les plus matériels.

Voila notre rdle sur terre : sanctifier la matiere, réparer le monde sous la
royauté de Hachem, en attirant chaque chose vers la sainteté.

Lorsque 'homme mange, qu'il ait 'intention de le faire afin d’'avoir la force
de servir Hachem.

Lorsquil travaille, qu’il vise a subvenir honnétement a ses besoins pour
mieux accomplir Sa volonté.

Ainsi, chaque acte du quotidien devient une forme de service divin.

C'est ce quécrit Rabbi Yossef Karo, auteur du Choullvan Arou’h (Ora’h ‘Haim
231): « Celui qui agit de cette maniere sert son Créateur a chaque instant. »

Efforcons-nous donc d’utiliser tous les aspects de ce monde pour en tirer
des mitsvot et une élévation spirituelle, et transformer la matérialité elle-
méme en sainteté.

HISTOIRE AVEC RABBI DAVID PINTO

SI VOUS ENTENDEZ
MAVOIX...

Un avrekh vint me voir avec ses enfants, qu'il
me demanda de bénir, ainsi que toute sa famille,
par le mérite de mes saints ancétres. Sans savoir
pourquoi, je désignai I'ainé et demandai au pere
quel était son prénom.

« Comment vont ses oreilles ?» lui demandai-je.

« Grace a D.ieu, me répondit I'avrekh, il n'a aucun
probleme.»

« Faites vérifier ses oreilles chez un médecin »,
insistai-je.

Lavrekh ne prit pas cela au sérieux, car son fils
n'avait jamais eu le moindre probleme aux oreilles
et ne s'était jamais plaint de douleurs a ce niveau.

Deux mois passerent, quand les parents de cet
enfant, toujours si discipliné, remarquerent
un changement dans son comportement : il
n'obéissait pas aux ordres quon lui donnait, si
bien quils étaient parfois obligés de crier, de
semporter contre lui et méme de le punir.

La situation se dégrada rapidement. « Qu'était-
il donc arrivé a leur fils ? » s'interrogeaient les
parents.

Cest alors quils commencerent a se demander
s'il entendait correctement. Ils remarquerent en
effet que, quand ils lui parlaient, il semblait lire
sur leurs levres et il lui arrivait souvent de les
faire répéter. Généralement, il ne parvenait a les
comprendre que quand ils élevaient la voix.

A ce stade, ils s'adresserent a un O.R.L., qui leur
apprit, apres examens, que leur enfant souffrait
d'une otite sérieuse, lui ayant fait perdre un gros
pourcentage de son audition.

Ce n'est qua ce moment que l'avrekh se souvint
de mon conseil et regretta de ne pas mavoir
écouté plus tot.

Je dois avouer que ce conseil m'échappa sans que
jen comprenne la raison, certainement par le
mérite des Tsadikim.



S - LA MISHNA DE LA SEMAINE

KEREM DAVID, PIRKE AVOT (1:17)

MR NN XY, D03 112 00T 1 D, N 3 sy
5o, mYes x‘m YT NI T x‘m hairial xbx M
NPT N2 D37 F3MD

Chimon son fils disait : « J'ai grandi toute ma vie parmi les
sages, et je n'ai rien trouvé de meilleur pour le corps que le
mutisme. L'étude n'est pas U'essentiel, mais plutdt laction. Et
tout homme volubile provoque la faute. »

ET JE N'Al RIEN TROUVE DE MEILLEUR
POUR LE CORPS QUE LE MUTISME

Cet enseignement est étrange ; est-ce cela quiil a appris parmi les sages ?
Méme les gens sots savent que lorsqu’ils se taisent, leur stupidité n'est pas
apparente, ainsi qu'il est dit (Michlé 17, 28) : « Méme le sot, s'il sait se taire,
passe pour un sage. »

Quelle sagesse cela nécessite-t-il ?

Or, si nous nous attardons sur les paroles du Tana, nous constaterons
quiil a choisi les termes avec minutie. Il précise en effet : « Et je n'ai rien
trouvé de meilleur pour le corps (...) ». Car pour 'ame, le silence n'est pas
bon, ainsi que disent nos sages (Houline 89a) : « Quelle doit étre la sagesse
"oumanouto” (littéralement : I'art, la profession) d'une personne dans ce
monde ? Elle doit se rendre muette. »

On pourrait penser que cela concerne également les enseignements de
Torah ; cest pourquoi le texte souligne (Téhilim 58, 2) : « Vous prononcez
de justes arréts. »

Or, pourquoi nos sages emploient-ils le terme d’ « oumanouto » pour le
silence ?

Le silence est-il une profession ? En fait, le mutisme du sot, qui a pour but
de dissimuler sa stupidité, n'entre pas dans cette catégorie. Ce n'est pas
d'un tel silence que Rabbane Chim'one ben Gamliel nous parle. Il faut faire
preuve d'une sagesse infinie pour savoir quand se taire et quand parler.
Car parler constamment ou se taire tout le temps ne nécessite pas de
sagesse. Par contre, distinguer les divré Torah des paroles profanes, ce
qui convient d’étre dit de ce qui doit étre tu, nécessite une grande sagesse.
Le roi Salomon dit (Kohélete 3, 7) : « Un temps pour se taire et un temps
pour parler. »

Tres souvent, certains actes semblent constituer une interruption de
'étude de la Torah mais sont, en fait, 'accomplissement méme de la Torah,
ainsi que disent nos sages (Ména’hot 99b) :

« Parfois, interrompre I'étude de la Torah, c'est lui permettre dexister », et
(Yébamot 65b) : « De méme qu'il existe une mitsva de dire quelque chose
qui va étre entendu, il est interdit de dire quelque chose qui ne va pas étre
entendu. »

Ainsi, le silence est bénéfique seulement pour le corps et non pour
lame, alimentée, elle, par les paroles de Torah et de prieres. Le corps se
voit honoré lorsque 'homme se tait, mais I'ame désire au contraire quiil
multiplie divré Torah et téfila. De plus, le corps ne tire aucun bénéfice
des paroles, mais seulement des actes, car il est le siege de I'action. Cest
pourquoi le Tana souligne que I'étude est secondaire par rapport al'action :
ceci est vrai pour le corps. Mais en ce qui concerne I'ame, plus une
personne prononce de paroles de Torah et de téfila, plus elle recoit un
salaire important dans le monde futur.

ET SI ON LAISSAIT LE PASSE. ..
AU PASSE ?

Tu connais quelqu'un qui a changé, qui a grandi, qui
a fait techouva ? ‘

Alors attention a tes paroles. Rappeler les erreurs
d’hier, méme sans méchanceté, peut faire tres mal
aujourd’hui.

Raconter un épisode génant du passé de quelqu'un,
méme s'il n'agit plus ainsi, ce n'est pas permis. ‘

Nos Sages nous enseignent une chose incroyable :
le niveau spirituel d'une personne qui sest relevée
apres une chute est immense, parfois méme plus
élevé que celui de quelqu’un qui n'est jamais tombé.

C'est pourquoi rappeler un ancien comportement,
faire une remarque « innocente », ou lancer une
allusion du type « tu te souviens quand... » est une
véritable atteinte a la dignité. ‘

Quand quelqu’un a changé, on respecte son présent
et on garde le passé... dans le silence.

PARLER, OUI... NUIRE,NON'!

Peut-on raconter n'importe quel détail sur quelqu'un,
méme si ce n'est pas méchant ? 0

Pas du tout ! Méme une information vraie et sans
intention de blesser peut devenir interdite si elle
risque de causer un dommage. i

Au travail ou dans une proposition de mariage, il
faut redoubler de prudence. Dire quelque chose
techouva « d'anodin » sur une personne peut fermer

une porte sans qu'on s'en rende compw

A RECEVOR
LES COURS
\

SECRETARIAT DU RAV

(2058792 9003
KOLHAIM@HPINTO.0RG.IL

Scannez ici




@y PERLES SUR LA PARACHA

OR HAHAIM HAKADOCH

La délivrance par le mérite des mitsvot

"DYIRI NN D 7YY M) MY IONS NiTT Ov3 I AT
(2™ )

« Tu raconteras a ton fils, ce jour-la, en disant : C'est a cause de
cela que Hachem a agi pour moi lorsque je suis sorti d’Egypte. »
(Exode 13, 8)

Le Or Ha'Haim, explique que le mot « i1} - “cela” » mentionné
dans le verset possede une valeur numérique particuliere : il fait
allusion aux douze mitsvot que nous accomplissons pendant la
féte de Pessa‘h.

Ces douze mitsvot sont : le sacrifice de Pessa’h, la consommation
de la matsa, le maror, le récit de la sortie dEgypte (la Haggada), les
sept jours de la féte (sept mitsvot), le kiddouch de la nuit du Séder,
et le kiddouch du septieme jour de Pessa‘h.

Ensemble, elles forment douze mitsvot, contenues dans
expression « 17} 712y3 - a cause de cela ». Clest en leur mérite que
Hachem, nous a fait sortir d’Egypte.

En effet, nos ancétres en Egypte étaient plongés dans quarante-
neuf degrés d'impureté, humiliés, écrasés par de longues années
de souffrance et de labeur exténuant. Des lors, une question
s'impose : par quel mérite ont-ils été délivrés ?

Par le mérite des mitsvot qu'ils allaient accomplir plus tard, durant
la féte de Pessa’h. C'est pour ces mitsvot futures quils étaient
dignes de la délivrance.

Cela nous enseigne que tout le but de la sortie d’Egypte n'était
autre que l'accomplissement de la Torah et des mitsvot. Clest
pourquoi nous disons dans la Haggada a propos du fils impie : « S'il
avait été la-bas, il n'aurait pas été délivré. » Pourquoi ? Parce que
celui qui ne souhaite pas accomplir les mitsvot ne peut prétendre
ala délivrance, puisque celle-ci n'a de sens qu'en vue de la Torah.

Nos Sages nous ont déja avertis : « Sois vigilant méme a I'égard
d’'une mitsva légere, car tu ne connais pas la récompense des
mitsvot. »

En effet, c'est grace a quelques mitsvot seulement que les Bnei
Israél ont mérité une délivrance éternelle.

Nous ne devons donc mépriser aucune mitsva, ni en repousser
l'accomplissement, ni en perdre une seule occasion. Car une
seule mitsva peut étre la clé d'une vie éternelle et de la victoire
spirituelle.

BEN ICH HAI

Quand la Torah éclaire I'obscurité du monde

LN ND D) IO DI YIN 232 700N Ty
595, 00 ADY PR BN 1o NO) VIIN NN BN
(9-35, ) "DIALADI NN M7 ORI %3

« Il y eut une obscurité profonde sur toute la terre d’Egypte
pendant trois jours. Personne ne voyait son prochain et nul ne
se leva de sa place durant trois jours. Mais pour tous les enfants
d’Israél, il y avait de la lumiére dans leurs demeures. »

Nos Sages, de mémoire bénie, nous enseignent que la plaie de
lobscurité qui frappa les Egyptiens ne dura pas seulement trois
jours, mais en réalité six jours. Pendant tout ce temps, les enfants
d’Israél, eux, bénéficiaient de la lumiéere dans leurs demeures.

Le Ben Ich ‘Hai écrit quiil existe ici une allusion profonde: les six
jours de la plaie de l'obscurité correspondent aux six mille années
d'existence dumonde,commel'enseignentnos Sages(Sanhedrin 97a).

Chaque jour de cette obscurité symbolise mille ans de I'histoire
humaine.

La Torah nous révele ainsi une grande vérité : durant ces six
mille années, le monde est souvent plongé dans la confusion, le
trouble et 'obscurité spirituelle. Les hommes avancent comme
aveugles dans I'épaisseur des ténebres, investissant leur vie
dans le vide et lillusion, incapables de distinguer le vrai du
faux, l'essentiel de l'accessoire. C'est ce que dit le prophete :
« Car voici, l'obscurité couvre la terre et une épaisse nuée
enveloppe les peuples... » (Isaie 60, 2). Mais pour les enfants
dIsraél, il y avait de la lumiere dans leurs demeures.

Pourquoi ? Parce que le peuple juif posséde la Torah, qui est
elle-méme appelée lumiere, comme il est écrit : « Car la mitsva
est une bougie et la Torah est lumiere » (Proverbes 6, 23).

La Torah éclaire notre chemin, nous guide sur la voie qui mene
vers Hachem, nous protege des erreurs et des faux pas, et nous
permet de marcher droit méme lorsque le monde entier est
plongé dans l'obscurité. Ainsi s'accomplit la promesse « Sur toi
resplendira Hachem » (Isaie 60, 2)

En toutes circonstances, éclairons notre route par la lumiere
de la Torah. Avancons avec confiance sur le chemin juste, car
la mitsva est une lampe et la Torah est lumiere.

ABIR YAAKOV

Une bouche pure pour godter la Torah

"3 5980 K2 923712752 MDDT MR AN IINTON) N N
("2,3" nmw)

« Hachem dit a Moché et a Aharon : voici la loi du sacrifice de
Pessa’h : aucun étranger ne mangera de celui-ci. » (Exode 12, 43)

La Abir Yaakov, dans le Pitouhe ‘Hotam, explique
que les mots "NRM NINY' (Zot ‘Houkat) renvoient
a la Torah elle-méme, car il est dit a son sujet :
"N DR INY - « Voici la loi de la Torah » !
(Nombres 19, 2). L.
Le mot "Mpo7" (HaPessa’h) peut étre lu comme 179"

"MD, « une bouche qui parle », allusion a 'homme qui souhaite
utiliser sa bouche pour s'exprimer en paroles de Torah.

Quant a l'expression "2 %8* 8292312 92" - « tout fils d'étranger
n'en mangera pas », elle vient nous enseigner un message
profond: si 'homme ne veille pas a la pureté de sa bouche
et de sa langue, s'il les utilise pour des paroles futiles, vaines
ou grossieres, a la maniere des nations étrangeres, alors il ne
méritera pas de goiter a la douceur de la Torah ni a la saveur
exquise de ses enseignements.

Car la Torah est entierement sainte. Elle nous a été transmise
par la bouche sainte de Moché Rabbénou, et seul un "7 179"
- «une bouche sanctifiée » peut en savourer la profondeur.
Celui qui se comporte comme un étranger, comme un « ben
nékhar », se prive lui-méme du gofit de la Torah.

Cette idée est illustrée par un enseignement bien connu du
Talmud (Pessahim 3a). Hillel 'Ancien avait devant lui deux
éleves étudiant la Torah. L'un d’eux pronongait sans retenue
le mot « impur » (tamé), tandis que l'autre évitait de le dire
explicitement et préférait employer I'expression plus délicate
«non pur » (lo tahor).

Hillel déclara alors a propos de ce dernier quen raison de
la pureté de son langage, il était destiné a devenir un grand
décisionnaire en Israél. Les années passerent, et ce jeune éleve
devint Rabbi Yo'’hanan ben Zakkai, celui qui établit la Torah de
Yavné et assura la continuité spirituelle du peuple juif apres la
destruction du Temple.

Tout cela, concluent nos Sages, grace au mérite davoir
préservé la propreté et la sainteté de sa bouche et de sa langue.



=~ BIOGRAPHIE

RABBI RAPHAEL PINTO
(1920 - 1980)

ORIGINES ET HERITAGE SPIRITUEL

Rabbi Raphaél Pinto "%t fut le plus jeune fils du célebre
Tsadik marocain Rabbi ‘Haim Pinto Hakatan. Il vécut au
XXe siecle et quitta ce monde le 12 Chevat 5740 (1980). Issu
d’une lignée reconnue pour sa sainteté, il grandit dans un
environnement de crainte du Ciel, de pureté morale et de
dévouement absolu a la Torah et au peuple juif.

Bien quil ait vécu a lombre dun pere immense, Rabbi
Raphaél développa une stature spirituelle propre, au point
que beaucoup témoignerent que sa clairvoyance atteignait
parfois un degré exceptionnel.

UNE CLAIRVOYANCE QUI DEPASSAIT LA
NATURE

Un commerc¢ant du Maroc investit toute sa fortune dans un
stock d’'arachides, espérant réaliser un bénéfice. Le marché
resta bloqué, et 'homme se retrouva ruiné et ridiculisé.
Désespéré, il alla demander conseil a Rabbi ‘Haim Pinto, qui
lui dit : « Ne vends pas avant que le prix atteigne deux rials. »
Alors que 'homme quittait la maison, Rabbi Raphaél le
rattrapa et lui glissa : « Attends trois rials. »

Le temps passa, le prix monta a trois rials, et 'homme vendit
tout son stock, devenant riche. Cette histoire illustra la
profondeur spirituelle de Rabbi Raphaél et devint célebre
dans tout le Maroc.

UN TSADIK RETIRE, MAIS RECHERCHE

Durant les dix dernieres années de sa vie, Rabbi Raphaél
sortait tres rarement de chez lui. Pourtant, loin de diminuer
son influence, cette discrétion renforca son aura. Des Juifs
affluaient de loin pour recevoir sa bénédiction, convaincus
qu'elle ne restait jamais sans effet.

On disait de lui quil faisait partie de ces Tsadikim a
propos desquels il est écrit : « Le Tsadik décrete, et le Ciel
accomplit. »

LA VOITURE ET LE MAUVAIS CEIL

Un homme acheta une voiture neuve et vint demander une
bénédiction, inquiet du mauvais ceil. Sans qu'il n’ait rien dit,
Rabbi Raphaél lui déclara avec douceur :

« Tu pensais me cacher ta nouvelle voiture ? »

LChomme fut bouleversé : il navait parlé de cet achat a
personne.

Le Tsadik ajouta : « Aie confiance en D.ieu, et tu n'auras rien
a craindre. »

Cette bénédiction accompagna 'homme durant de longues
années sans le moindre accident.

LA MOQUERIE ENVERS
LE TSADIK

Un jour, un homme entra
chez Rabbi Raphaél avec
d’autres visiteurs, se

moquant ouvertement de ses
bénédictions. Le Tsadik lui dit
calmement : « Dans une demi-
heure, tu auras besoin de moi. »
Lhomme éclata de rire et quitta la maison.

Peu apres, il perdit le controle de sa voiture et un mur
s'effondra sur lui, le blessant.

Avant méme quil ne revienne demander pardon, Rabbi
Raphaél annonca lincident a ses visiteurs. Cette histoire
marqua la communauté et rappela que la moquerie envers
un Tsadik n'est jamais sans conséquence.

LA TSEDAKA : UNE PROTECTION VITALE

Rabbi Raphaél insistait fortement sur limportance de la
tsédaka. Un commercant refusa un jour de donner pour les
pauvres. Avant de partir, Rabbi Raphaél lui dit :

« Tu viendras me chercher. »

Peu apres, des voleurs déroberent une somme colossale dans
sa boutique. Brisé, le commercant retrouva le Tsadik, qui lui
expliqua : « Si tu avais donné, ce décret aurait été annulé. »
Rabbi Raphaél enseignait sans relache : « La tsédaka sauve
de la mort. »

LE MIRACLE CHEZ LE DIRECTEUR
D’AUTOBUS

Rabbi Raphaél annonga un jour a un directeur non-juif
d'une compagnie d’autobus qu'un miracle allait lui arriver.
Lhomme se moqua et le chassa. Peu apres, il sortit indemne
d'un terrible accident ou sa voiture fut entierement broyée.
Comprenant la vérité, il revint, embrassa les mains du Tsadik
et promit de soutenir les Juifs chaque semaine. Ce fut une
grande sanctification du Nom divin.

HISTOIRE DE SON DECES

Rabbi Raphaél n'eut pas d'enfants, une douleur qu'il porta en
silence toute sa vie. Lors de sa derniére havdala, il éclata en
sanglots et confia : « Je n'aurai pas une mort tranquille... mais
je servirai de sacrifice pour le peuple d’Israél. »

Quelques jours plus tard, des voleurs s'introduisirent chez
lui et l'assassinerent dans son lit. Sa disparition bouleversa
le monde juif. La nouvelle de sa disparition tragique se
répandit tres rapidement dans le monde entier. Son frere,
Rabbi Méir, habitait avec lui. Toutefois, comme il était tres
malade, il ne s'était méme pas rendu compte de ce qui sétait
passé sous son toit. Quand on Iui demanda s'il savait qui
étaient les assassins, il craignit de répondre et se contenta
de donner cette information : « Dans un mois, la police va les
interpeller. Mais je ne veux pas vous dévoiler de qui il s'agit. »
Rabbi Méir s’affligea beaucoup du déces de son frere.

Effectivement, presqu'un mois plus tard, les tueurs furent
arrétés, et ce jour-1a, le 9 Adar 1980 (5740), Rabbi Méir quitta
ce monde.

Que son mérite nous protége, ainsi que tout le peuple d'Israél,
Amen ! (Histoire rapportée par Rav Eliahou Dahan)



La parachat Bo raconte les derniers moments
de Uesclavage des Bné Israél en Egypte. Hachem
a déja envoyé plusieurs plaies pour montrer Sa
puissance, mais Pharaon refuse encore de laisser
partir le peuple juif. Alors Hachem va envoyé trois
derniére plaies pour faire tomber UEgypte.

LA PLAIE DES SAUTERELLES (ARBE)

Hachem demande a Moché d'avertir Pharaon d’'une nouvelle
plaie : les sauterelles. Elles vont recouvrir toute 'Egypte et
manger les derniéres récoltes qui n'ont pas été détruites par
la gréle. Les serviteurs de Pharaon sont trés inquiets et Llui
disent que le pays est déja ruiné.

Pharaon accepte presque de libérer les Bné Israél, mais
seulement les hommes. Moché refuse, car tout le peuple
doit servir Hachem : les hommes, les femmes, les enfants
et les animaux. Pharaon se met en colére et les sauterelles
arrivent. Elles sont si nombreuses qu'on ne voit plus la terre.
Elles mangent tout ce qui reste.

Pris de peur, Pharaon demande pardon et supplie Moché de
prier pour lui. Dés que la plaie s’arréte, il endurcit son coeur
et refuse encore de laisser partir les Bné Israél.

LA PLAIE DES TENEBRES ("HOCHEKH)

Hachem envoie ensuite une plaie trés étrange : les ténébres.
Pendant trois jours, les Egyptiens sont plongés dans une
obscurité totale. Puis les trois jours suivants lobscurité
sintensifie. Les Egyptiens ne peuvent ni voir, ni se lever, ni
bouger. Cette obscurité est si épaisse qu’on peut la « sentir ».

Mais chez les Bné Israél, il y a de la lumiére. Ils peuvent
se déplacer librement et préparer leur départ. Cette plaie
montre que Hachem protége Son peuple et distingue
clairement entre l'Egypte et Israél.

Pharaon accepte enfin que les Bné Israél partent... mais veut
garder leurs animaux. Moché refuse, car ils auront besoin
des animaux pour servir Hachem dans le désert. Pharaon se
met alors dans une grande colére et menace Moché.

LA PLAIE DES PREMIERS-NES

Hachem annonce a Moché la derniére et la plus terrible des
plaies : la mort des premiers-nés. Tous les premiers-nés

PARACHAT BO

égyptiens mourront en une nuit, depuis le fils de Pharaon
jusgu'aux premiers-nés des animaux.

Mais avant cela, Hachem donne aux Bné Israél des

instructions trés précises pour étre protégés.

LE SACRIFICE DE PESSA’H

Chaque famille juive doit prendre un agneau, labattre et
mettre de son sang sur les montants et le linteau de la porte.
Ce sang sera un signe : Hachem « passera au-dessus » des
maisons juives et ne laissera pas la plaie y entrer.

Ils doivent manger lagneau réti avec de la matsa et des
herbes améres, habillés et préts a partir. Cest la premiére
fois que la mitsva de Pessah est donnée.

Le Chabbat avant la sortie dEgypte les Bné Israél prirent
lagneau sous les yeux des Egyptiens, sans avoir peur. Cest
un grand miracle, car lagneau était une idole pour les
Egyptiens, et pourtant ils n'ont rien fait aux Juifs. Depuis,
tout les ans, dans les communautés juives, ce Chabbat est
appelé « Hagadol », « grand » car il montre la grande foi et
le courage du peuple juif.

LA NUIT DE LA DELIVRANCE

A minuit, Hachem frappe 'Egypte : tous les premiers-nés
meurent. Un immense cri s'éléve dans tout le pays. Mais dans
les maisons juives, personne n'est touché.

Pharaon est brisé. En pleine_nuit, il appelle Moché et Aharon
et leur ordonne de quitter l'Egypte immédiatement.

LA SORTIE D’EGYPTE

Les Bné Israél quittent lEgypte en hate. La pdte n'a pas le
temps de lever, c’est pourquoi nous mangeons de la matsa
a Pessa'h. Les Egyptiens leur donnent de l'or, de l'argent et
des vétements.

Aprés 210 ans d’esclavage, le peuple juif devient libre.
Hachem accomplit Sa promesse et montre qu’ll est le Maitre
du monde.

Hachem ordonne de raconter cette histoire aux enfants,
afin qu’ils sachent toujours d’ou ils viennent et qu’ils se
souviennent que la liberté vient d’Hachem.



1. Quelle est la huitiéme plaie envoyée sur UEgypte ?

u Les sauterelles

G Les ténébres

[ ‘ La gréle

N N N

2. Pourquoi Moché refuse-t-il que seuls les hommes partent ?

u Parce que les femmes refusent

G Parce que tout le monde doit servir Hachem

[ ‘ Parce que Pharaon linterdit

A N

3. Combien de temps dure la plaie des ténébres ?

[ ‘ Sept jours

A N

4. Que se passe-t-il chez les Bné Israél pendant les ténébres ?

u Ils sont aussi dans le noir

G Ils ont de la lumiére

[ ‘ Ils quittent déja lEgypte

)
)
)

5. Quelle est la derniére plaie d’Egypte ?

u Les ténébres

G Les sauterelles

[ ‘ La mort des premiers-nés

AN A N

6. Quel animal est choisi pour le sacrifice de Pessa’h ?

[ ‘ Une colombe

A N

7. Ou le sang du sacrifice est-il placé ?

u Sur lautel

G Sur les vétements

[ ‘ Sur les linteaux de la maison

P N N

8. Comment s’appelle le Chabbat avant la sortie d'Egypte ?

u Chabbat Zachor

G Chabbat Hagadol

[ ‘ Chabbat Pessa’h

P N N

9. A quel moment la plaie des premiers-nés a-t-elle lieu ?

[ ‘ Au coucher du soleil

A N

10. Pourquoi les Bné Israél mangent-ils de la matsa ?

u Parce que c'est une mitsva d’Egypte

G Parce quelle se conserve longtemps

[ ‘ Parce que la pate n'a pas eu le temps de lever

AN N

Réponses :1-A, 2-B, 3-B, 4-B, 5-C, 6-A, 7-C, 8-B, 9-A, 10-C

MAKE BEPATISH -
LE “DERNIER COUP DE MARTEAU”

+ Qu'est ce que cette melakha de chabbat ?

La mélakha de Maké BePatish correspond au geste final,
celui qui termine un objet et le rend prét a 'emploi. Méme
une petite action, si elle donne a I'objet sa forme définitive,
peut entrer dans cette interdiction.

Ce n'est pas la taille du geste qui compte, mais le fait qu'il
achéve le travail.

Autrement dit le dernier détail qui “fait que c'est fini”, c'est
déja une mélakha.

Quelques exemples concrets:

* Un fil qui dépasse d'un vétement: le couper pour que

le vétement soit présentable — interdit, car on achéve
T'objet.

* Un objet sorti d'un moule, avec de petites excroissances :
les enlever pour le rendre utilisable — Maké BePatish.

En revanche : Si un fil ou une petite excroissance apparait
apreés coup, une fois I'objet déja terminé,

il est permis de I'enlever, car on ne fait que retirer un
défaut accidentel.

+ Et les tsitsit du talit ?

Quand les fils de tsitsit semmélent, les séparer pour la
premiere fois afin qu'ils soient bien distincts — interdit,
car on finalise leur état correct.

Mais s'ils étaient déja séparés auparavant et qu'ils se sont
simplement ré-emmélés,

on peut les remettre en ordre, on restaure une situation
existante, sans créer du nouveau.

Attention toutefois : ne pas serrer ou faire un vrai nceud,
car cela reléverait d'un autre interdit : faire un nceud
(Kosher).

Devinettes

Je suis un rappel quotidien, matin
e et soir, de la liberté. Qui suis-je ?
Réponse: Le Chéma

Je peux étre bon, mais je deviens
e interdit quand je gonfle.
Qui suis-je ?
Réponse: Le ‘hamets

Je suis une lumiére qu’on allume
e pour honneur et la paix du
foyer, et je change Uambiance de toute
la maison. Qui suis-je ?
Réponse : Les bougies de Chabbat




Oh non! Le petit David a perdu la trace de son
agneau. Aide le a le retrouver pour qu’il puisse
respecter Uordre de Hachem.

?4rtinshow‘ &

?



