‘le feuillet de la Communaute

Sarcelles

‘Dvar ‘Terah

Dans le second ‘Houmach que
nous entamons cette semaine, nous
voyons germer les semences
plantées par les Patriarches: leur
descendance se transforme en
Nation, recoit son code de vie — la
Thora — et réalise la «Résidence» de
D-ieu sur Terre en édifiant le
Tabernacle. C’est pourquoi le nom
de ce second ‘Houmach est
Chémot, qui signifie «les Noms»,
car c’est a travers les événements
relatés dans ce Livre que la Nation
Juive et chaque Juif en particulier
recoivent leur «<nomy», leur identité
fondamentale. La clé de ce
processus est I'Exil. Celui-ci fait
surgir en chaque individu son
potentiel caché, son désir de
survivre envers et contre tout. En
exil, un homme ne peut considérer
la vie comme acquise; il doit
constamment décider s’il succombe
ou s'il surmonte. L'exil égyptien fut
a la fois physique et spirituel. L'exil
physique des Juifs impliquait une
perte d’autonomie et un esclavage
écrasant; leur esclavage spirituel fut
I’asservissement a la culture locale,
qui les conduisit a la perte de leur
conscience de D-ieu et de Son
implication dans la vie. Alors que
I"exil spirituel et I'exil matériel
allaient tous deux en s’intensifiant,
les Juifs furent confrontés a la perte
de leur identité. Beaucoup d’entre
eux succomberent a l’assimilation
et furent perdus, mais d’autres
lutterent pour garder leur identité
juive: ils s’accrochérent avec
ténacité a leurs traditions, refusant
d’abandonner méme des aspects
aussi secondaires de leur héritage
que leurs noms juifs et leur langue
juive. Cela explique pourquoi le
Livre de Chémot s’ouvre sur
I’énumération des fils de Yaacov,
bien qu’une telle liste paraisse
superficielle car les fils du Patriarche
avaient déja été énumérés a deux

CHEMOT

reprises (Béréchit 35, 23-26) et
(Béréchit 46, 8-27). Les Sages
donnent trois raisons pour expliquer
cette nouvelle énumération des
enfants de Yaacov: 1) Pour souligner
que les Juifs n’échangerent pas
leurs noms juifs contre des noms
égyptiens,  c’est-a-dire  qu'ils
refusérent de s’assimiler totalement
a la culture égyptienne (Chémot
Rabba 1,28). 2) Pour nous informer
que D-ieu considere les Juifs
comme étant aussi précieux que les
étoiles, qu’ll fait sortir et rentrer en
les comptant et en les appelant par
leurs noms (Rachi). 3) Pour nous
apprendre que les Juifs sont
essentiellement bons, car la Thora
introduit les Justes par la formule
«son nom était untel», et les impies
par «untel était son nom». Ici,
également, la phrase «Voici les
noms» précede |’énumération des
noms (Ruth Rabba 4,3). Toutes ces
raisons soulignent le caractére
inaltérable de |'essence juive. Leur
conscience de cette précieuse
qualité inspira les Béné Israél a
s’accrocher a leur identité et a
résister a la tentation de
I’assimilation. Ainsi, nous voyons
que l'accent mis sur les «Noms»
renvoie aussi bien a la condition
d’exil (c’est-a-dire que l’assimilation
a progressé au point ou nous
sommes seulement Juifs par le nom)
qu’au moyen de le surmonter
(I"essence de l'identité juive qui ne
peut étre altérée étant au-dela de
I"Exil). Ainsi, la premiere Paracha
du Livre, qui décrit I'Exil — la
descente spirituelle que connut le
Peuple Juif et les horreurs de son
esclavage — est également appelée
Chémot, «les Noms», car celle-ci
révele les deux dimensions
indissociables de  I'Exil: la
souffrance physique et spirituelle et
le dévoilement de I'essence du Juif.

Collel

«Pourquoi Moché a-t-il tué I'Egyptien?»

8 Fortune Messaouda Bat Aicha 8 Juliette Léa bat Sassia Shachouna

DS sty
8 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha 8§Sarah Bat Nouna 8 Yaacov Ben Lisa § Abraham Ben Malka Bénais  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili

‘Horaires de Chabbat

‘Hadlakat ‘Nérot: 16h55 ,L
Motsaé Chabbat: 18h08 <7

1) Nos Sages enseignent: «On doit
toujours introduire sa priere par la
louange du Saint béni soit-1l». C’est
pourquoi ils ont institué de réciter les
“Péssouqé Dézimra” (littéralement
“versets de louange”; ce sont les
Psaumes que |'on récite dans la priere
du matin, a partir de “Mizmor Létoda")
avant de prier. lls ont également institué
les  bénédictions de  “Baroukh
chéamar” et de “Yichtabba’h”, en
introduction et en conclusion de ces
“Péssouqé Dézimra.”

2) La louange de “Baroukh Chéamar” a
été instituée par les membres de la
Grande Assemblée, selon une note
rédigée qui est tombée du Ciel. Il
comporte quatre-vingt-sept mots. On
peut y trouver une allusion dans le
verset “Rocho Kétem Paz” (Sa téte est
comme l'or pur), le terme “Paz 3"
ayant pour valeur numérique quatre-
vingt-sept, en référence a la bénédiction
de Baroukh Chéamar” qui comporte
quatre-vingt-sept mots et qui introduit
les “Péssouqé Dézimra”. Il faut la
réciter debout, d’un air mélodieux.

3) Celui qui n’a pas dit les “Péssouqé
Dézimra” avant la priere devra les
compléter ensuite, mais sans les
bénédictions de “Baroukh Chéamar”
ni de “Yichtabba’h”, qui ont été
instituées pour étre récitées avant la
priere uniquement. (Il pourra toutefois
les réciter sans prononcer le nom de
D-ieu). Bien que |'horaire de la priere
du matin prenne fin avec la quatrieme
heure du jour, on peut toutefois prier a
postériori jusqu’a la mi-journée. On
pourra donc réciter les bénédictions
de “Baroukh Chéamar” et de
“Yichtabba’h” également jusqu’a cet
horaire. Il est interdit de s’interrompre
a partir de “Baroukh Chéamar” jusqu’a
la fin de la ‘Amida.

(D’apres le Kitsour Choul’han Aroukh
du Rav Ich Maslia’h)




‘le Bécit du Chabbat

La suite qui accompagnait Rabbi Yaacov Abouhatsira s'arréta a Dimenhour pres
d’Alexandrie. L3, le Rav de Tafilalét passa le Chabbath chez un des riches notables de la
ville, Monsieur Moché Séroussi sur qui retomba le grand mérite d’accueillir la lumiere
des juifs d’Afrique du Nord. C’était a la veille du premier repas du Chabbath Vayé’hi,
lorsque notre Maitre fit le Kiddouche, que sans raison particuliére, une bougie s'éteignit.
Il regarda et dit: «Eh bien, I’dAme doit retourner a sa place originelle.» Les convives assis
autour de la table penserent en eux-mémes: «Notre maitre est encore plongé dans
ses Tikounim (réparations spirituelles). Nous ne pouvons pas comprendre...» Mais
le dimanche, notre Maitre resta alité et Monsieur Séroussi fit tout ce qui était en son
pouvoir pour aider le Tsaddik qui lui avait fait un si grand honneur de rentrer chez
lui. Il fit dépécher les plus grands médecins de la région mais la situation s’aggrava
et le jeudi, il semblait que les heures lui étaient comptées. Apres que le médecin I'est
examiné, il sorti et glissa a I'oreille du maitre de maison que cette nuit méme, le Tsaddlik
devait s’éteindre. Monsieur Séroussi en fut profondément bouleversé et lorsque notre
Maitre I'interrogea sur le diagnostic du médecin, il essaya de passer outre. Cependant,
le Tsaddik lui ordonna de parler et il avoua la désastreuse nouvelle. Mais notre Maitre
ne le voyait pas ainsi, il devait encore tenir jusqu’a Chabbath car il lui restait encore un
Tikoun a faire. Notre Maitre s’était encore donné quelques jours car il devait régler ses
«derniéres affaires» avant de partir... Le vendredi matin, le médecin se présenta chez
Monsieur Séroussi munit seulement d’un acte de déces car se disait-il, les médicaments
et les appareils médicaux ne lui seraient d’aucune utilité, vu que la veille, I'état de santé
du Rav était des plus critiques. Il s’agissait seulement d’une question de quelques heures.
Par ailleurs, I'acte de déces était plus important pour le moment car nul ne pouvait
prétendre la mort d’un proche sans cet acte médical et donc, il ne pouvait enterrer son
mort. Telle en était la loi. Mais notre Maitre devait encore enseigner une derniere lecon
au médecin et lui montrer que I'établissement de cet acte de déces ne signifiait pas
toujours que la personne n’est plus en vie... Et lorsque le vendredi matin, le médecin vit
notre maitre affairer a ses saintes occupations, il n’en crut pas ses yeux. Il voyait qu’il avait
devant lui une personne qui n’appartenait point a la nature humaine commune mais a
une espece rare, a une espece qui dominait la nature humaine. Notre Maitre semblait
connaitre I’heure exacte de départ et nul ne pouvait I'induire en erreur. Le médecin
confus de sa précipitation, dissimula I'acte de déces dans sa poche et s’excusa aupres
duRav de sa conduite quelque peu hative. On ne saura jamais ce que renfermaient les
Tikounim que notre Maitre réalisait. Le comment et le pourquoi resteront a jamais du
domaine de I'inconnu pour nous, gens du commun. Mais ce qui est s(r, c’est que ces
Tikounim ont réussi a arréter les anges devant «I’Arche sainte» permettant aux assiégés
encore quelques jours victorieux...

La Hiloula de Rabbi Yaacov Abouhatsira >'p2t tombe le 20 Tévet.

Il est écrit: «Or, en ce temps-la, Moché, ayant grandi, alla parmi ses freres et fut témoin de leurs
souffrances. Il apercut un Egyptien frappant un Hébreu, un de ses fréres. Il se tourna de coté et
d’autre et ne voyant paraitre personne, il frappa I’'Egyptien et I'ensevelit dans le sable» (Chémot 2,
11-12). Rachi commente: «Un homme égyptien: C’était un oppresseur, nommé pour diriger les
chefs de corvée des Hébreux, et qui les faisait lever pour aller au travail dés le chant du coq...
Frappant un homme hébreu: |l le frappait et le tyrannisait. C’était le mari de Chelomit Bat Divri
(voir Vayikra 24, 11), sur laquelle I’Egyptien avait porté les yeux. Une nuit, il a fait lever son mari et
le fit sortir de la maison. Puis il est revenu et est rentré dans la maison, pour s’étendre pres de la
femme, laquelle s’est convaincue que c’était son mari. Le mari, a son retour, comprit ce qui s’était
passé. Et comme I'Egyptien a vu qu’il avait compris, il s’est mis a le frapper et a le tyranniser a
longueur de journée. Il se tourna ¢a et la: Il vit ce qu’il lui avait fait a la maison et ce qu’il lui avait
fait aux champs. Et il vit qu’il n’y avait pas d’homme: I/ vit qu’il ne descendrait de lui aucun
homme qui se convertirait.» Rapportons quatre raisons pour lesquelles Moché tua I’'Egyptien: 1) La
Guemara enseigne [Sanhédrin 58b]: «... Un idolatre qui frappe un Juif est coupable de mort. Ainsi
qu'il est dit: ‘Il se tourna de cété et d’autre et ne voyant paraitre personne, il frappa [a mort]
I’Egyptien [qui avait frappé I’'hébreu].» Bien que selon la Loi, on ne le tue pas [voir HaRambam —
Lois des Rois 10, 6], on peut expliquer que dans notre cas, c’est différent, pour au moins deux
raisons: a) L'épisode de la mort de I"Egyptien étant survenu avant Matan Thora, la Loi préconisait
alors la condamnation a mort [Ran]. b) Méme si le Tribunal ne le tue pas, il subit malgré tout, la
mort «par I'intermédiaire du Ciel», c’est pourquoi, pour réaliser une telle mort, Moché se soucia
de «voir qu’il n’y avait pas d’homme - qu’il ne descendrait de lui aucun homme qui se convertirait»
[Maharcha]. 2) Le Midrache enseigne [Chémot Rabba 1, 28] que I'Egyptien méritait la mort pour
avoir frappé un homme, comme il est dit: «Celui qui frappe un homme, mourra» (Vayikra 24, 21)
[I"Egyptien avait I'intention de poursuivre ['hébreu pour le tuer, aussi, avait-il le statut de «Rodef»
(poursuivant) qu’il faut tuer, si nécessaire, pour sauver le poursuivi - voir HaRambam - Lois du
meurtrier 1, 6]. «Et non seulement cela», dit le Midrache, «mais en plus il est allé avec la femme
de Datan et méritait donc d’étre tué, comme il est dit: ‘Si un homme commet un adultére avec la
femme d’un autre homme, avec la femme de son prochain, I’'homme et la femme adultéres doivent
étre mis a mort’ (Vayikra 20, 10). C’est pourquoi il est écrit: ‘Il se tourna de coté et d’autre’, il a vu
ce qu'il lui avait fait a la maison (I’adultére) et ce qu'il lui avait fait aux champs (I’agression).» 3) La
raison d’étre de I'Exil d’Egypte, source de tous les Exils, fut de récupérer les Etincelles divines
tombées en Egypte. C’est a travers les souffrances de I'esclavage infligées par les Egyptiens que les
Béné Israél récupérerent ces fameuses Etincelles. Aussi, le premier acte de Moché, symbole de la
Délivrance d’Israél, fut-il de récupérer les Etincelles divines dissimilées au sein de I'Egyptien,
incarnation du peuple d’Egypte. Le «vidage spirituel» de I'Egyptien provoqua automatiquement sa
mort [Chem MiChemouel]. 4) L'Egyptien était la réincarnation (Guilgoul) de Cain, tandis que
Moché était la réincarnation d’Abel. Cain commit deux délits envers son frere: Il prit pour femme
sa sceur jumelle et lui 6ta la vie. En tuant I'Egyptien (Cain), Moché (Abel) réalisa une réparation de
I"histoire et de Cain (Tikoun). C'est pourquoi le Midrache enseigne: «’Il se tourna de coté et
d’autre’, il a vu ce qu’il (Cain) lui avait fait (a Abel) a la maison (en prenant sa jumelle) et ce qu’il
lui avait fait aux champs (en I’assassinant)» [Chem MiChemouel au nom du Ari Zal].

Ja perle du Chabbath

Lorsqu’Hachem se révéla a Moché, Il I'appela et lui dit:
«N’approche point d'ici! Ote (5% Chal) tes chaussures de
tes pieds, car I'Endroit ol tu te tiens est un sol sacré
(Chémot 3, 5). Quel est le sens de cet ordre divin? 1) La
demande d’Hachem a Moché d’enlever ses chaussures
était également une allusion au fait qu’il devait (avant
méme le Don de la Thora) se séparer de sa femme,
symbolisée par la chaussure [voir Zohar Pékoudé 222a]
(@ noter que le mot i est formé des initiales de mme
[Cha’hor - noir] et 9% [Lavan - blanc], allusion a la Thora
qui fut écrite «avec un feu noir sur un feu blanc»
[Rabbénou Bé’hayé]). 2) Commentant notre verset, le
Midrache [Chémot Rabba 2, 6] déduit qu’«en tout
endroit ot la Chékhina se révéle, il est interdit de rester
chaussé» [D-ieu descendit sur la Montagne, comme Il le
fit lors du Don de la Thora — Targoum Yonathan -
Ramban]. Selon ce texte du Midrache, c’est ce qui
apparait également dans I’histoire de Yéhochoua, a qui
I'ange ordonna: «Ote ta chaussure de tes pieds, car
I'endroit sur lequel tu te tiens est saint. Et Yéhochoua fit
ainsi» (Josué 5, 15). Pour cette méme raison, conclut le
Midrache, les Cohanim marchaient pieds-nus dans le
Temple, puisque la-bas aussi, la Chékhina résidait en
permanence [les chaussures sont essentiels pour
I’'homme (comme il est enseigné a plusieurs a plusieurs
reprises dans le Talmud: a) «Celui qui ne porte pas de
chaussures fait partie des sept catégories de personnes
qui ne peuvent avoir droit au Monde Futur» - Pessa’him
113b; b) «Une personne doit aller jusqu’a vendre les
poutres de sa maison, si nécessaire, afin de s’acquérir des
chaussures» - Chabbath 129a; ¢) «[’Homme doit tout
faire pour posséder des chaussures» - Pessa’him 112a),
car elles permettent de créer une séparation avec la terre,
symbole de la matérialité et de I'impureté du Monde (le
Rama de Pano écrit dans son livre «Assarah Maamarot»
qu’apres la faute originelle d’Adam Harichone, la Terre
fut maudite par D-ieu: «Maudite soit la Terre a cause de
toi» - Béréchit 3, 17. Hachem décréta alors qu’elle
produise «des buissons et de I'ivraie 91111 ¥ip», expressions
des forces du Mal. Par conséquent, I'Homme doit porter
des chaussures pour créer une séparation entre lui et la
terre, car son désir profond est de s'éloigner de I'impureté
générée par la Mort). En revanche, dans un endroit de
Sainteté, il est nécessaire de les retirer afin de pouvoir
s’unir au mieux avec la «Chékhina, Source de notre vie»
— Likouté Si’hot]. 3) La chaussure symbolise le corps
humain - I'enveloppe terrestre de I'ame (d’ot I'explication
du Zohar cité plus-haut et selon laquelle, la femme est
comparée a la chaussure, conformément a
I'enseignement: «Sa femme est comme son corps»
[Yévamot 62b]). La Néchama, création pure, spirituelle
et véritable parcelle de la Divinité, ne peut, d’une part, se
rabaisser a la bassesse et la trivialité de ce bas Monde, et
d’autre part, réside essentiellement dans le Monde
supérieur (seule la partie inférieure de I’ame réside dans
le corps, a I'image du corps dont seul le pied — sa partie
inférieure - s’habille dans la chaussure - voir Néfech
Ha’haim Porte 1, 5). L'enveloppe terrestre de I'ame se
traduit a deux niveaux: il y a le corps a proprement
parler, mais aussi les forces psychiques qui I’animent, et
par lesquelles transitent les sensations et les impressions
matérielles jusqu’a l'ame. Ces deux enveloppes
constituent les deux «chaussures» que doit porter 'ame
pour supporter la réalité de ce bas Monde. Lorsqu’une
prophétie se révele a I'homme, il doit se dépouiller tout
au moins de sa premiere «chaussure»; c’est-a-dire que
pour percevoir la révélation de la Parole divine, le corps
doit perdre toute emprise sur I'ame et, comme pendant
le sommeil, devenir une matiére inanimée.



