
Dans le second ‘Houmach que 
nous entamons cette semaine, nous 
voyons germer les semences 
plantées par les Patriarches: leur 
descendance se transforme en 
Nation, reçoit son code de vie – la 
Thora – et réalise la «Résidence» de  
D-ieu sur Terre en édifiant le 
Tabernacle. C’est pourquoi le nom 
de ce second ‘Houmach est 
Chémot, qui signifie «les Noms», 
car c’est à travers les événements 
relatés dans ce Livre que la Nation 
Juive et chaque Juif en particulier 
reçoivent leur «nom», leur identité 
fondamentale. La clé de ce 
processus est l’Exil. Celui-ci fait 
surgir en chaque individu son 
potentiel caché, son désir de 
survivre envers et contre tout. En 
exil, un homme ne peut considérer 
la vie comme acquise; il doit 
constamment décider s’il succombe 
ou s’il surmonte. L’exil égyptien fut 
à la fois physique et spirituel. L’exil 
physique des Juifs impliquait une 
perte d’autonomie et un esclavage 
écrasant; leur esclavage spirituel fut 
l’asservissement à la culture locale, 
qui les conduisit à la perte de leur 
conscience de D-ieu et de Son 
implication dans la vie. Alors que 
l’exil spirituel et l’exil matériel 
allaient tous deux en s’intensifiant, 
les Juifs furent confrontés à la perte 
de leur identité. Beaucoup d’entre 
eux succombèrent à l’assimilation 
et furent perdus, mais d’autres 
luttèrent pour garder leur identité 
juive: ils s’accrochèrent avec 
ténacité à leurs traditions, refusant 
d’abandonner même des aspects 
aussi secondaires de leur héritage 
que leurs noms juifs et leur langue 
juive. Cela explique pourquoi le 
Livre de Chémot s’ouvre sur 
l’énumération des fils de Yaacov, 
bien qu’une telle liste paraisse 
superficielle car les fils du Patriarche 
avaient déjà été énumérés à deux 

reprises (Béréchit 35, 23-26) et 
(Béréchit 46, 8-27). Les Sages 
donnent trois raisons pour expliquer 
cette nouvelle énumération des 
enfants de Yaacov: 1) Pour souligner 
que les Juifs n’échangèrent pas 
leurs noms juifs contre des noms 
égyptiens, c’est-à-dire qu’ils 
refusèrent de s’assimiler totalement 
à la culture égyptienne (Chémot 
Rabba 1,28). 2) Pour nous informer 
que D-ieu considère les Juifs 
comme étant aussi précieux que les 
étoiles, qu’Il fait sortir et rentrer en 
les comptant et en les appelant par 
leurs noms (Rachi). 3) Pour nous 
apprendre que les Juifs sont 
essentiellement bons, car la Thora 
introduit les Justes par la formule 
«son nom était untel», et les impies 
par «untel était son nom». Ici, 
également, la phrase «Voici les 
noms» précède l’énumération des 
noms (Ruth Rabba 4,3). Toutes ces 
raisons soulignent le caractère 
inaltérable de l’essence juive. Leur 
conscience de cette précieuse 
qualité inspira les Béné Israël à 
s’accrocher à leur identité et à 
résister à la tentation de 
l’assimilation. Ainsi, nous voyons 
que l’accent mis sur les «Noms» 
renvoie aussi bien à la condition 
d’exil (c’est-à-dire que l’assimilation 
a progressé au point où nous 
sommes seulement Juifs par le nom) 
qu’au moyen de le surmonter 
(l’essence de l’identité juive qui ne 
peut être altérée étant au-delà de 
l’Exil). Ainsi, la première Paracha 
du Livre, qui décrit l’Exil – la 
descente spirituelle que connut le 
Peuple Juif et les horreurs de son 
esclavage – est également appelée 
Chémot, «les Noms», car celle-ci 
révèle les deux dimensions 
indissociables de l’Exil: la 
souffrance physique et spirituelle et 
le dévoilement de l’essence du Juif.

Collel

Le feuillet de la Communauté 
Sarcelles

Chémot
21 Tévét 5786

10 Janvier 
2026
341

Horaires de Chabbat

Hadlakat Nérot:  16h55
Motsaé Chabbat: 18h08

Dvar Torah Chémot

1) Nos Sages enseignent: «On doit 
toujours introduire sa prière par la 
louange du Saint béni soit-Il». C’est 
pourquoi ils ont institué de réciter les 
“Péssouqé Dézimra” (littéralement 
“versets de louange”; ce sont les 
Psaumes que l’on récite dans la prière 
du matin, à partir de “Mizmor Létoda”) 
avant de prier. Ils ont également institué 
les bénédictions de “Baroukh  
chéamar” et de “Yichtabba’h”, en 
introduction et en conclusion de ces 
“Péssouqé Dézimra.”
2) La louange de “Baroukh Chéamar” a 
été instituée par les membres de la 
Grande Assemblée, selon une note 
rédigée qui est tombée du Ciel. Il 
comporte quatre-vingt-sept mots. On 
peut y trouver une allusion dans le 
verset “Rocho Kétèm Paz” (Sa tête est 
comme l’or pur), le terme “Paz פז” 
ayant pour valeur numérique quatre-
vingt-sept, en référence à la bénédiction 
de Baroukh Chéamar” qui comporte 
quatre-vingt-sept mots et qui introduit 
les “Péssouqé Dézimra”. Il faut la 
réciter debout, d’un air mélodieux.
3) Celui qui n’a pas dit les “Péssouqé 
Dézimra” avant la prière devra les 
compléter ensuite, mais sans les 
bénédictions de “Baroukh Chéamar” 
ni de “Yichtabba’h“, qui ont été 
instituées pour être récitées avant la 
prière uniquement. (Il pourra toutefois 
les réciter sans prononcer le nom de 
D-ieu). Bien que l’horaire de la prière 
du matin prenne fin avec la quatrième 
heure du jour, on peut toutefois prier à 
postériori jusqu’à la mi-journée. On 
pourra donc réciter les bénédictions 
de “Baroukh Chéamar” et de 
“Yichtabba’h” également jusqu’à cet 
horaire. Il est interdit de s’interrompre 
à partir de “Baroukh Chéamar” jusqu’à 
la fin de la ‘Amida.

(D’après le Kitsour Choul’han Aroukh 
du Rav Ich Maslia’h)

 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha  Josiane Esther Soria Bat Sim’ha Sarah Bat Nouna Sarah Bat Nouna  Yaacov Ben Lisa  Yaacov Ben Lisa  Abraham Ben Malka Bénaïs  Abraham Ben Malka Bénaïs  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
 Fortune Messaouda Bat Aïcha  Fortune Messaouda Bat Aïcha  Juliette Léa bat Sassia Shachouna Juliette Léa bat Sassia Shachouna

לעילוי נשמת

«Pourquoi Moché a-t-il tué l’Égyptien?»



Le Récit du Chabbat

Il est écrit: «Or, en ce temps-là, Moché, ayant grandi, alla parmi ses frères et fut témoin de leurs 
souffrances. Il aperçut un Égyptien frappant un Hébreu, un de ses frères. Il se tourna de côté et 
d’autre et ne voyant paraître personne, il frappa l’Égyptien et l’ensevelit dans le sable» (Chémot 2, 
11-12). Rachi commente: «Un homme égyptien: C’était un oppresseur, nommé pour diriger les 
chefs de corvée des Hébreux, et qui les faisait lever pour aller au travail dès le chant du coq… 
Frappant un homme hébreu: Il le frappait et le tyrannisait. C’était le mari de Chelomit Bat Divri 
(voir Vayikra 24, 11), sur laquelle l’Egyptien avait porté les yeux. Une nuit, il a fait lever son mari et 
le fit sortir de la maison. Puis il est revenu et est rentré dans la maison, pour s’étendre près de la 
femme, laquelle s’est convaincue que c’était son mari. Le mari, à son retour, comprit ce qui s’était 
passé. Et comme l’Egyptien a vu qu’il avait compris, il s’est mis à le frapper et à le tyranniser à 
longueur de journée. Il se tourna çà et là: Il vit ce qu’il lui avait fait à la maison et ce qu’il lui avait 
fait aux champs. Et il vit qu’il n’y avait pas d’homme: Il vit qu’il ne descendrait de lui aucun 
homme qui se convertirait.» Rapportons quatre raisons pour lesquelles Moché tua l’Egyptien: 1) La 
Guemara enseigne [Sanhédrin 58b]: «… Un idolâtre qui frappe un Juif est coupable de mort. Ainsi 
qu’il est dit: ‘Il se tourna de côté et d’autre et ne voyant paraître personne, il frappa [à mort] 
l’Égyptien [qui avait frappé l’hébreu].» Bien que selon la Loi, on ne le tue pas [voir HaRambam – 
Lois des Rois 10, 6], on peut expliquer que dans notre cas, c’est différent, pour au moins deux 
raisons: a) L’épisode de la mort de l’Egyptien étant survenu avant Matan Thora, la Loi préconisait 
alors la condamnation à mort [Ran]. b) Même si le Tribunal ne le tue pas, il subit malgré tout, la 
mort «par l’intermédiaire du Ciel», c’est pourquoi, pour réaliser une telle mort, Moché se soucia 
de «voir qu’il n’y avait pas d’homme - qu’il ne descendrait de lui aucun homme qui se convertirait» 
[Maharcha].  2) Le Midrache enseigne [Chémot Rabba 1, 28] que l’Egyptien méritait la mort pour 
avoir frappé un homme, comme il est dit: «Celui qui frappe un homme, mourra» (Vayikra 24, 21) 
[l’Egyptien avait l’intention de poursuivre l’hébreu pour le tuer, aussi, avait-il le statut de «Rodef» 
(poursuivant) qu’il faut tuer, si nécessaire, pour sauver le poursuivi - voir HaRambam – Lois du 
meurtrier 1, 6]. «Et non seulement cela», dit le Midrache, «mais en plus il est allé avec la femme 
de Datan et méritait donc d’être tué, comme il est dit: ‘Si un homme commet un adultère avec la 
femme d’un autre homme, avec la femme de son prochain, l’homme et la femme adultères doivent 
être mis à mort’ (Vayikra 20, 10). C’est pourquoi il est écrit: ‘Il se tourna de côté et d’autre’, il a vu 
ce qu’il lui avait fait à la maison (l’adultère) et ce qu’il lui avait fait aux champs (l’agression).» 3) La 
raison d’être de l’Exil d’Egypte, source de tous les Exils, fut de récupérer les Etincelles divines 
tombées en Egypte. C’est à travers les souffrances de l’esclavage infligées par les Egyptiens que les 
Béné Israël récupérèrent ces fameuses Etincelles. Aussi, le premier acte de Moché, symbole de la 
Délivrance d’Israël, fut-il de récupérer les Etincelles divines dissimilées au sein de l’Egyptien, 
incarnation du peuple d’Egypte. Le «vidage spirituel» de l’Egyptien provoqua automatiquement sa 
mort [Chem MiChemouel]. 4) L’Egyptien était la réincarnation (Guilgoul) de Caïn, tandis que 
Moché était la réincarnation d’Abel. Caïn commit deux délits envers son frère: Il prit pour femme 
sa sœur jumelle et lui ôta la vie. En tuant l’Egyptien (Caïn), Moché (Abel) réalisa une réparation de 
l’histoire et de Caïn (Tikoun). C’est pourquoi le Midrache enseigne: «‘Il se tourna de côté et 
d’autre’, il a vu ce qu’il (Caïn) lui avait fait (à Abel) à la maison (en prenant sa jumelle) et ce qu’il 
lui avait fait aux champs (en l’assassinant)» [Chem MiChemouel au nom du Ari Zal].

La suite qui accompagnait Rabbi Yaacov Abouhatsira s’arrêta à Dimenhour près 
d’Alexandrie. Là, le Rav de Tafilalèt passa le Chabbath chez un des riches notables de la 
ville, Monsieur Moché Séroussi sur qui retomba le grand mérite d’accueillir la lumière 
des juifs d’Afrique du Nord. C’était à la veille du premier repas du Chabbath Vayé’hi, 
lorsque notre Maître fit le Kiddouche, que sans raison particulière, une bougie s’éteignit. 
Il regarda et dit: «Eh bien, l’âme doit retourner à sa place originelle.» Les convives assis 
autour de la table pensèrent en eux-mêmes: «Notre maître est encore plongé dans 
ses Tikounim (réparations spirituelles). Nous ne pouvons pas comprendre...» Mais 
le dimanche, notre Maître resta alité et Monsieur Séroussi fit tout ce qui était en son 
pouvoir pour aider le Tsaddik qui lui avait fait un si grand honneur de rentrer chez 
lui. Il fit dépêcher les plus grands médecins de la région mais la situation s’aggrava 
et le jeudi, il semblait que les heures lui étaient comptées. Après que le médecin l’est 
examiné, il sorti et glissa à l’oreille du maître de maison que cette nuit même, le Tsaddik 
devait s’éteindre. Monsieur Séroussi en fut profondément bouleversé et lorsque notre 
Maître l’interrogea sur le diagnostic du médecin, il essaya de passer outre. Cependant, 
le Tsaddik lui ordonna de parler et il avoua la désastreuse nouvelle. Mais notre Maître 
ne le voyait pas ainsi, il devait encore tenir jusqu’à Chabbath car il lui restait encore un 
Tikoun à faire. Notre Maître s’était encore donné quelques jours car il devait régler ses 
«dernières affaires» avant de partir... Le vendredi matin, le médecin se présenta chez 
Monsieur Séroussi munit seulement d’un acte de décès car se disait-il, les médicaments 
et les appareils médicaux ne lui seraient d’aucune utilité, vu que la veille, l’état de santé 
du Rav était des plus critiques. Il s’agissait seulement d’une question de quelques heures. 
Par ailleurs, l’acte de décès était plus important pour le moment car nul ne pouvait 
prétendre la mort d’un proche sans cet acte médical et donc, il ne pouvait enterrer son 
mort. Telle en était la loi. Mais notre Maître devait encore enseigner une dernière leçon 
au médecin et lui montrer que l’établissement de cet acte de décès ne signifiait pas 
toujours que la personne n’est plus en vie... Et lorsque le vendredi matin, le médecin vit 
notre maître affairer à ses saintes occupations, il n’en crut pas ses yeux. Il voyait qu’il avait 
devant lui une personne qui n’appartenait point à la nature humaine commune mais à 
une espèce rare, à une espèce qui dominait la nature humaine. Notre Maître semblait 
connaître l’heure exacte de départ et nul ne pouvait l’induire en erreur. Le médecin 
confus de sa précipitation, dissimula l’acte de décès dans sa poche et s’excusa auprès 
duRav de sa conduite quelque peu hâtive. On ne saura jamais ce que renfermaient les 
Tikounim que notre Maître réalisait. Le comment et le pourquoi resteront à jamais du 
domaine de l’inconnu pour nous, gens du commun. Mais ce qui est sûr, c’est que ces 
Tikounim ont réussi à arrêter les anges devant «l’Arche sainte» permettant aux assiégés 
encore quelques jours victorieux...

La Hiloula de Rabbi Yaacov Abouhatsira זצוק״ל tombe le 20 Tévet.

Lorsqu’Hachem se révéla à Moché, Il l’appela et lui dit: 
«N’approche point d’ici! Ote (ל ַ  Chal) tes chaussures de שַׁ�
tes pieds, car l’Endroit où tu te tiens est un sol sacré» 
(Chémot 3, 5). Quel est le sens de cet ordre divin? 1) La 
demande d’Hachem à Moché d’enlever ses chaussures 
était également une allusion au fait qu’il devait (avant 
même le Don de la Thora) se séparer de sa femme, 
symbolisée par la chaussure [voir Zohar Pékoudé 222a] 
(à noter que le mot ל ַ  שחור est formé des initiales de שַׁ�
[Cha’hor - noir] et לבן [Lavan - blanc], allusion à la Thora 
qui fut écrite «avec un feu noir sur un feu blanc» 
[Rabbénou Bé’hayé]). 2) Commentant notre verset, le 
Midrache [Chémot Rabba 2, 6] déduit qu’«en tout 
endroit où la Chékhina se révèle, il est interdit de rester 
chaussé» [D-ieu descendit sur la Montagne, comme Il le 
fit lors du Don de la Thora – Targoum Yonathan - 
Ramban]. Selon ce texte du Midrache, c’est ce qui 
apparaît également dans l’histoire de Yéhochoua, à qui 
l’ange ordonna: «Ôte ta chaussure de tes pieds, car 
l’endroit sur lequel tu te tiens est saint. Et Yéhochoua fit 
ainsi» (Josué 5, 15). Pour cette même raison, conclut le 
Midrache, les Cohanim marchaient pieds-nus dans le 
Temple, puisque là-bas aussi, la Chékhina résidait en 
permanence [les chaussures sont essentiels pour 
l’homme (comme il est enseigné à plusieurs à plusieurs 
reprises dans le Talmud: a) «Celui qui ne porte pas de 
chaussures fait partie des sept catégories de personnes 
qui ne peuvent avoir droit au Monde Futur» - Pessa’him 
113b; b) «Une personne doit aller jusqu’à vendre les 
poutres de sa maison, si nécessaire, afin de s’acquérir des 
chaussures» - Chabbath 129a; c) «L’Homme doit tout 
faire pour posséder des chaussures» - Pessa’him 112a), 
car elles permettent de créer une séparation avec la terre, 
symbole de la matérialité et de l’impureté du Monde (le 
Rama de Pano écrit dans son livre «Assarah Maamarot» 
qu’après la faute originelle d’Adam Harichone, la Terre 
fut maudite par D-ieu: «Maudite soit la Terre à cause de 
toi» - Béréchit 3, 17. Hachem décréta alors qu’elle 
produise «des buissons et de l’ivraie ר  expressions ,«קוֹֹץ וְְדַַרְְדַּ�ַ
des forces du Mal. Par conséquent, l’Homme doit porter 
des chaussures pour créer une séparation entre lui et la 
terre, car son désir profond est de s’éloigner de l’impureté 
générée par la Mort). En revanche, dans un endroit de 
Sainteté, il est nécessaire de les retirer afin de pouvoir 
s’unir au mieux avec la «Chékhina, Source de notre vie» 
– Likouté Si’hot]. 3) La chaussure symbolise le corps 
humain - l’enveloppe terrestre de l’âme (d’où l’explication 
du Zohar cité plus-haut et selon laquelle, la femme est 
comparée à la chaussure, conformément à 
l’enseignement: «Sa femme est comme son corps» 
[Yévamot 62b]). La Néchama, création pure, spirituelle 
et véritable parcelle de la Divinité, ne peut, d’une part, se 
rabaisser à la bassesse et la trivialité de ce bas Monde, et 
d’autre part, réside essentiellement dans le Monde 
supérieur (seule la partie inférieure de l’âme réside dans 
le corps, à l’image du corps dont seul le pied – sa partie 
inférieure - s’habille dans la chaussure - voir Néfech 
Ha’haïm Porte 1, 5). L’enveloppe terrestre de l’âme se 
traduit à deux niveaux: il y a le corps à proprement 
parler, mais aussi les forces psychiques qui l’animent, et 
par lesquelles transitent les sensations et les impressions 
matérielles jusqu’à l’âme. Ces deux enveloppes 
constituent les deux «chaussures» que doit porter l’âme 
pour supporter la réalité de ce bas Monde. Lorsqu’une 
prophétie se révèle à l’homme, il doit se dépouiller tout 
au moins de sa première «chaussure»; c’est-à-dire que 
pour percevoir la révélation de la Parole divine, le corps 
doit perdre toute emprise sur l’âme et, comme pendant 
le sommeil, devenir une matière inanimée.

Réponses

La perle du Chabbath


