## Le feuillet de la Communauté Sarcelles

Dvar Torah

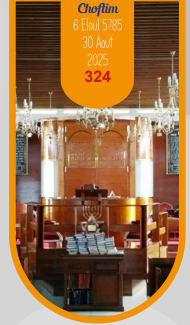
Сногтім

Il est écrit dans notre Paracha: «Voici quel sera le droit dû aux Cohanim par le peuple, par quiconque tuera une bête, soit de gros ou de menu bétail: il en donnera au Cohen l'épaule, les joues et l'estomac» (Dévarim 18, 3). Maïmonide fait état dans son Guides des égarés (III, 39), de ce que «les prémices en général sont consacrés à D-ieu afin d'affermir en nous la générosité et diminuer l'excès et l'âpreté du gain. C'est pour la même raison que le Cohen reçoit l'épaule, les joues l'estomac; car les joues – situées au niveau de la tête, constituent une des principales parties du corps animal; l'épaule (à savoir la droite), est la première des branches qui sortent du corps; et l'estomac est ce qui précède l'ensemble des intestins». Au-delà du sens simple, Rachi rapporte un commentaire midrashique en rapport l'épisode de *Pin'has*, où il tua un prince de la Tribu de Chimone et une princesse de Midyiane qui fautèrent ensemble: «L'épaule à cause de la main [de Pin'has], comme il est écrit: 'Il prit une lance dans sa "main" (Bamidbar 25, 7). Les joues à cause de la prière, comme il est écrit: Pin'has se dressa et pria' (Téhilim 106, 30). Et **l'estomac** (Kéva) à cause du verset: 'Et la femme vers son bas-ventre (Kovatha)» (Bamidbar 25, 8). Ainsi, il était attribué aux Cohanim des parts spécifiques de nos animaux, par égard pour Pin'has, le petit-fils d'Aaron. Celui-ci avait fait usage de ses joues pour implorer l'aide de D-ieu après avoir fait usage de son épaule pour passer par l'épée les entrailles (estomac) de ceux qui avaient fait affront à D-ieu. Dans la mesure où le Peuple Juif tout entier constitue un «royaume de prêtres et un peuple saint» (Chémot 19, 6), nous sommes tous censés apprendre de l'exemple de *Pin'has*. Lorsque des forces intérieures ou extérieures à nous s'opposent au progrès du monde vers sa finalité divine l'accomplissement de Sa Volonté par l'acceptation de Sa Royauté, nous devons convoquer notre Pin'has intérieur pour venir à bout de notre propre obstination ou de celle des autres, en étant animés du pur pouvoir de la sainteté. Pour illustrer cet enseignement, rapportons l'histoire sympathique suivante: Lorsque le Malbim fut nommé rabbin à Bucarest, constata un laisser-aller dans sa communauté pour l'observance de certaines Mitsvot. Prenant pour la première fois la parole, il formula remarques suivantes: l'époque où le Temple était en place, le Cohen recevait trois gratifications: l'épaule, les joues et l'estomac. Aujourd'hui, ce sont les érudits en Thora qui occupent la place réservée jadis aux Cohanim, de sorte que je suis en droit de vous réclamer ces trois dons. J'insiste en conséquence pour que vous mettiez chaque jour les *Téfiline* sur vos avant-bras, pour que vous ne rasiez pas vos joues avec un rasoir, et pour que vous fassiez en sorte que la nourriture que vous introduisez dans votre estomac soit cachère!».

«Pourquoi les raisons des interdictions liées au roi sont-elles indiquées?»

## *Te Récit du Chabbat*

Un vendredi, veille de Chabbath, une femme vint demander au Maharal de Prague si son poulet était Cachère. Celui-ci, contrairement à son habitude, ne voulut pas lui donner la réponse et lui indiqua l'adresse d'un enfant sourd et muet à qui il faudrait poser la question. La femme fut très surprise mais n'hésita



Horaires de Chabbat

Hadlakat Nérot: 20h20 Motsaé Chabbat: 21h26

1) De Roch 'Hodech Eloul jusqu'au dix Tichri (Yom Kippour) [de l'année qui suivit la Sortie d'Egypte], Moché Rabbénou est monté pour la troisième fois sur le *Mont Sinaï* pour recevoir les Secondes Tables de la Loi (signe du Pardon divin relatif à la faute du Veau d'Or). Durant ces quarante jours, on fit retentir le Chofar dans tout le camp, pour informer que Moché était de nouveau monté sur la Montagne, pour ne pas qu'ils s'égarent de nouveau vers l'idolâtrie [voir Pirké DéRabbi Elièzer 45]. Aussi, la coutume Séfarade est-elle de se lever plus tôt que d'habitude durant ces jours et de se rendre à la synagogue pour réciter les Séli'hot (supplications). Cependant, nous ne disons pas de Séli'hot, ni le jour de Roch 'Hodech lui-même, ni les jours de Chabbath.

2) La tradition répandue dans la plupart des communautés est de réciter les *Séli'hot* aux premières heures du matin, avant l'office de Cha'harit. La raison à cette tradition est relative à ce qui est mentionné dans le Zohar Ha-Kadoch, selon lequel aux premières heures du matin, les «'Hassadim» (les bontés d'Hachem) se propagent dans le Monde, comme il est dit dans les Téhilim: «La journée, Hachem ordonne Sa Bonté», alors qu'à partir de l'heure de Min'ha, jusqu'à 'Hatsot (la moitié de la nuit), s'éveillent les «Dinim» (les rigueurs d'Hachem) dans le Monde.

3) Ceux qui se lèvent pour les Séli'hot devront réciter les bénédictions sur la Thora, avant les Séli'hot, en raison des versets qui s'y trouvent. Cependant, si le temps presse, certains décisionnaires permettent de réciter les bénédictions de la Thora, après la lecture des Séli'hot.

> (Yalkout Yossef Moadim, Ora'h 'Haïm Simane 581)

pas un instant et fit, mot pour mot, ce que le *Tsaddik* lui avait enjoint de faire. Malgré l'étrangeté de la situation, elle se présenta à l'enfant qui n'avait que neuf ans et lui exposa son problème. Celui-ci, à la stupéfaction de tous, regarda le poulet méticuleusement, puis de sa bouche "muette" sortit distinctement le mot: «Cachère!» Puis, à l'instant, même son âme quitta son corps. La nouvelle se répandit comme une trainée de poudre dans toute la ville et le Maharal raconta aux habitants l'histoire de ce petit garçon. «Cet enfant était la réincarnation d'un très grand Tsaddik et immense Talmid 'Hakham qui, toute sa vie durant, s'était efforcé de diffuser la Thora autour de lui. Quand il arriva, après sa mort, dans le Monde de la Vérité, l'issue de son jugement devait lui permettre d'entrer dans le Monde des délices du Gan Eden... Cependant, l'Ange "accusateur" intervint et proclama qu'il n'en était pas question. Il rappela alors une histoire qui s'était produite une veille de Chabbath, lorsqu'une veuve était venue frapper à la porte de ce saint homme avec une question sur la nature de la Cacheroute de son poulet. Celui-ci, sans doute pressé, n'avait pas pris le temps de bien le vérifier et proclama à la veuve qu'il n'était pas Cachère, alors qu'il l'était. La pauvre veuve s'en retourna chez elle extrêmement peinée, car elle n'avait en effet pas les moyens d'en acheter un autre en l'honneur de Chabbath. A cause de cette faute, le Rav, qui était pourtant un Tsaddik accompli, dut accepter le décret céleste de revenir dans ce Monde réparer sa faute. Comme il avait peur d'échouer et d'être tenté de trébucher dans sa nouvelle mission, le Tribunal Céleste accéda à sa requête et lui permit de revenir dans ce bas-Monde afin d'expier sa faute, à savoir d'avoir causé injustement la douleur d'une pauvre veuve, en étant sourd et muet. Ils lui expliquèrent qu'à la première question de Cacheroute qui lui serait posée, et à laquelle il répondrait justement, sa mission sur Terre serait achevée et qu'il pourrait alors entrer dans l'enceinte du Gan Eden.» Les parents de ce petit garçon, qui avaient eu tant de peine de voir leur fils sourd et muet, se réjouissaient à présent d'avoir amené une âme si pure dans le Monde et de l'avoir accompagnée durant ces quelques années vers le Monde futur.

Réponses

Le Midrache [Chémot Rabba] commente: Lorsque D-ieu donna la Thora, il réserva quelques Mitsvot pour le roi, par exemple qu'il n'ajoute pas trop de chevaux, ni même trop de femmes pour qu'elles ne détournent pas son cœur. Quand Salomon vint, il se crut plus intelligent que l'Eternel, se disant: «Je vais augmenter le nombre sans que pour autant mon cœur soit détourné». Nos Maîtres ont dit qu'aussitôt la Lettre Youd ' du mot «Yarbé ירבה» (du verset: 'Qu'il n'ait pas trop לֹא ירבה' - Dévarim 17, 16) s'éleva vers D-ieu en protestant: «N'as-tu pas dit qu'aucune Lettre de la Thora ne serait supprimée, et voici que Salomon me supprime en mettant à ma place un Aleph א pour faire: אני ארבה (Ani Árbé) - **J'augmenterai**; et qui m'assure qu'il ne viendra pas demain en supprimer d'autres et finalement toutes la Thora?» L'Eternel répondit: «Salomon et mille hommes pareils à lui seront supprimés, mais pas un iota de la Thora ne le sera...» Rabbi Chimone Bar Yo'haï dit qu'il eût mieux valu que le roi Salomon fut devenu nettoyeur de gouttières, plutôt que de voir l'Ecriture dire de lui: 'Au temps de sa vieillesse, les femmes de Salomon entrainèrent son cœur vers des dieux étrangers...' (I Rois 11, 4). Comment avait-il pu, lui, qui dans ses Proverbes, assez souvent, a mis en garde contre l'influence néfaste des femmes étrangères, passer outre à ses propres avertissements? ... » Aussi, le Talmud [Sanhédrin 21b] nous enseigne-t-il: «Pour quelle raison les raisons des Commandements de la Thora n'ont-elles pas été révélées? C'est parce que les raisons de deux versets ont été révélées, et le plus grand du monde, le roi Salomon, a échoué dans ces domaines. Il est écrit à propos d'un roi: 'Il ne se donnera pas beaucoup d'épouses, afin que son cœur ne se détourne pas' (Dévarim 17, 17). Salomon a dit: J'en ajouterai beaucoup אני ארבה (Ani Arbé), mais je ne m'en détournerai pas (car il pensait qu'il est permis d'avoir beaucoup d'épouses si l'on est par ailleurs suffisamment méticuleux pour ne pas s'égarer). Ét plus loin, il est écrit: 'Car il arriva, lorsque Salomon fut vieux, que ses femmes firent pencher son cœur vers d'autres dieux' (1 Rois 11, 4). Et il est aussi écrit: 'Seulement, il n'accumulera pas beaucoup de chevaux pour lui-même et ne renverra pas le Peuple en Égypte pour accumuler des chevaux'» (Dévarim 17, 16), et Salomon a dit: J'accumulerai beaucoup, mais je ne reviendrai pas (en Égypte). Et il est écrit: 'Et un char monta et sortit d'Égypte pour six cents sicles d'argent' (1 Rois 10, 29). Ainsi, nos Sages nous enseignent que non seulement le roi Salomon a transgressé la Thora, mais il a également échoué à appliquer la justification donnée pour ces Commandements. Cela explique pourquoi la Thora reste silencieuse à propos de la justification des Mitsvot. En effet, cela empêchera les individus de s'appuyer à tort sur leur propre sagesse pour raisonner que certaines interdictions de la Thora sont inadaptés dans certaines circonstances. A propos des trois interdictions relatives au roi, le Kli Yakar fait remarquer que les initiales des trois mots les indiquant: L'argent כסף (Kessef), les chevaux סוס (Sousse) et les femmes אשה (Icha), forment le mot כסא (Kissé – trône), pour nous enseigner que le roi ne peut se maintenir durablement sur son trône royal que s'il respecte justement ces trois interdits



Il est écrit dans notre Paracha: «Intègre קַּמְים (Tamim) tu seras avec l'Eternel, ton D-ieu» (Dévarim 18, 13). Rachi commente: «Marche avec Lui avec intégrité, aie confiance en Lui, et ne scrute pas l'avenir. Mais accepte avec intégrité tout ce qui t'advient, et alors tu seras avec Lui et tu seras Sa part.» Le **Rambam** dans son **Séfer Mistvot** [*Mitsva* positive huit] écrit: «...*Nous avons reçu le* Commandement d'avoir un cœur intègre avec Lui, ainsi qu'il est dit: 'Intègre tu seras avec l'Eternel, ton D-ieu'. Il s'agit de consacrer notre cœur uniquement à Lui, de croire que c'est Lui seul qui a tout fait et qu'Il sait tout du vrai futur. Seul de Lui nous pouvons chercher les évènements à venir, par Ses Prophètes ou Ses hommes pieux, à savoir par les Ourim et Toumim. On ne doit pas chercher à savoir auprès des astrologues et l'on ne doit pas croire que leurs prédictions s'accompliront. Mais, si l'on entend une de leurs paroles, l'on doit dire que tout est entre les mains du Ciel, c'est Lui qui change le cycle des étoiles et des astres, selon Sa volonté... Il est dit dans le dernier chapitre de Pessa'him (113b): D'où tirons-nous que l'on ne doit pas consulter les Chaldéens? C'est qu'il est dit: 'Intègre tu seras avec l'Eternel, ton D-ieu'...» L'importance de ce Commandement peut s'apprécier au vu des mots du Baal HaTourim. Concernant notre verset, il écrit: «מָּמִים (Tamim) (est écrit) avec un grand Tav (Tav Rabbati) [pour dire]: Si tu te comportes avec intégrité, (cela sera considéré) comme si tu avais accompli (la Thora) de Alef jusqu'à Tav». Dans son livre Séfer Guématriot [I, Inyanim Chonim 152], Rabbi Yéhouda Ha'Hassid explique que Yaacov Avinou est qualifié d'homme intègre (comme il est dit: «Yaacov, homme intègre an [Tam], résidait dans les tentes» - Béréchit 25, 27), car il incarne le comportement de: «*Intègre* מָּמִים (Tamim) tu seras avec l'Eternel, ton D-ieu» [voir aussi Zohar Chela'h 163a]. Aussi, comme l'enseigne le Talmud ['Houlin 91b]: «l'image de Yaacov était gravée sur le Trône de Gloire.» Rabbi Yéhouda Ha'Hassid ajoute que si le mot קמים (Tamim) est écrit avec un grand «Tav», c'est parce qu'elle est la vingt-deuxième lettre de l'alphabet. Or, Yaacov Avinou correspond à la vingt-deuxième génération depuis Adam Harichone, comme cela est indiqué dans la Michna [Avot, 5, 2]: «Il y eut dix générations depuis Adam jusqu'à Noa'h. . . Il y eut dix générations depuis Noa'h jusqu'à Abraham» [Abraham correspond donc à la vingtième génération, Its'hak à la vingt-et-unième et Yaacov à la vingt-deuxième]. Afin de mieux saisir la relation entre la Mitsva de מָּמִים (Tamim), Yaacov Avinou et la lettre Tav, rapportons un commentaire du Baal Chem Tov [voir Toldot Yaacov Yossef sur Béréchit]: La lettre «Alef», première de l'alphabet, évoque le plus haut niveau de révélation du divin dans la Création. Ainsi, la lettre «Alef» indique clairement l'existence et la présence du Créateur: «Aloufo Chel Olam - le Maître du Monde». Ainsi, plus nous nous éloignons de la première lettre, plus le niveau de dévoilement de D-ieu diminue et forcément la dissimulation du Créateur grandit. Par conséquent, la lettre «Tav», dernière lettre de l'alphabet, indique la plus grande dissimulation de D-ieu (Ester Panim). A partir de là, le Baal Chem Tov nous révèle que notre but est que même dans la plus grande dissimulation du Créateur celle de la lettre «Tav», nous devons continuer à croire avec une foi sincère que la lettre «Alef» - Le «Aloufo Chel Olam» existe et dirige tous les évènements du monde, comme l'enseigne le Rav Alchikh sur notre verset: «Tu dois te comporter avec intégrité, que le Tout-Puissant se comporte avec toi dans la Miséricorde ou qu'Il se comporte avec toi avec Rigueur (Ester Panim). Tu ne dois pas remettre en question les actions du Tout-Puissant... C'est d'ailleurs particulièrement dans les situations les plus obscures (symbolisées par la lettre «Tav») que l'on prouvera devant notre Créateur notre force d'intégrité dans notre foi envers Hachem. L'uniformité de notre intégrité (dans le «Tav» comme dans le «Alef») est la marque de Yaacov Avinou, celui qui incarne l'Attribut de Miséricorde reliant la «Lumière» de la Bonté (la lettre «Alef») à l'«Obscurité» de la Rigueur (la lettre «Tav»).