
La Paracha de Michpatim traite, 
comme son nom l’indique, des 
Commandements appelés 
«Michpatim (Ordonnances)», c’est-
à-dire ceux que la raison humaine 
oblige et qu’il convient d’observer 
même s’ils n’avaient pas été donnés 
par D-ieu, comme l’enseigne le 
Talmud (Yoma 67b): «…L’expression 
‘Mes Ordonnances’ (Michpataï) fait 
référence à des choses qui, même si 
elles n’avaient pas été écrites, auraient 
logiquement dû l’être. Il s’agit des 
interdictions concernant l’idolâtrie, 
les relations sexuelles illicites, 
l’effusion de sang, le vol et le fait de 
blasphémer le nom de D-ieu.» Dès 
lors, une question se pose: Pourquoi 
cette Paracha suit-elle immédiatement 
la Paracha de Yitro, celle du Don de 
la Thora? N’aurait-il pas été plus 
approprié d’associer au Don de la 
Thora les Commandements dont 
l’existence découle uniquement de 
leur origine divine manifeste - les 
Témoignages (Edout) et les Décrets 
(‘Houkim), plutôt que ceux qu’il 
aurait été convenable d’observer 
même s’ils n’avaient pas été donnés 
par Hachem? D’après les paroles 
bien connues de nos Sages (Chémot 
Rabba 12, 3), le but du Don de la 
Thora fut d’abolir la séparation entre 
«le Supérieur» (Ha-Elyonim) [les 
Mondes spirituels] et «l’Inférieur» 
(Ha-Ta’htonim) [principalement 
notre monde physique] et de les unir. 
Cette union doit s’opérer de deux 
manières: «Le Supérieur  descendra 
vers l’Inférieur» et «l’Inférieur montera 
vers le Supérieur». «Le Supérieur 
descendra vers l’Inférieur» signifie 
que la spiritualité et la sainteté 

pourront se manifester et se révéler 
au monde ici-bas. «L’Inférieur 
montera vers le Supérieur» signifie 
que le Monde d’en bas lui-même 
pourra se transformer, s’élever et être 
sanctifié. Ces deux aspects du lien 
entre le Monde d’en haut et le Monde 
d’en bas sont représentés par les 
deux Parachiyot: La Paracha de Yitro 
et la Paracha de Michpatim. La 
Paracha de Yitro, Cette Paracha décrit 
une Révélation divine miraculeuse 
qui stupéfia le monde et le plongea 
dans la crainte et le désarroi, comme 
il est dit: «Et toute la montagne 
trembla violemment» (Chémot 19, 
18), et «le Peuple vit, s’enfuit et se tint 
à distance» (Chémot 20, 14), et de ce 
fait, elle ne put influencer le monde 
lui-même ni y engendrer un 
changement fondamental. La Paracha 
de Michpatim, quant à elle, décrit la 
seconde étape du Don de la Thora. 
«l’Inférieur montera vers le 
Supérieur»: Les Michpatim – les 
Commandements qui correspondent 
aux lois naturelles et logiques, et qui 
émanent comme du monde lui-
même – expriment le fait que la 
sainteté divine (la Volonté divine) 
pénètre le monde et l’influence, de 
sorte que le monde inférieur est 
exalté et sanctifié. Voilà donc la 
raison pour laquelle la Paracha de 
Michpatim apparaît immédiatement 
après la Paracha de Yitro, car ces 
deux Parachyot constituent ensemble 
le Don de la Thora dans toute sa 
signification: «Le Supérieur  
descendra vers l’Inférieur» et 
«l’Inférieur montera vers le 
Supérieur».

Collel

Le feuillet de la Communauté 
Sarcelles

Michpatim
27 Chévat 5786

14 Février 
2026
346

Horaires de Chabbat

Hadlakat Nérot:  17h49
Motsaé Chabbat: 18h58

Dvar Torah Michpatim

1) A l’approche de Pourim et de Pessa‘h, 
nos Sages ont instauré la lecture de quatre 
passages de la Thora à lire en public: La 
Paracha de Chékalim, de Zakhor, de Para 
et celle de Ha’Hodech. La Paracha de 
Chékalim est lue le Chabbath précédant le 
Roch ‘Hodech Adar. Si Roch ‘Hodech 
Adar tombe Chabbath, on la lira le jour 
même de Roch ‘Hodech. La Haftara lue ce 
Chabbath commence (Mélakhim II 11, 17) 
par les mots: «Vayikhrot Yéhoyada» (Les 
Achkénazes ainsi que certaines 
communauté Séfarades, commence un 
peu après [Mélakhim II 12, 1] par le verset 
commençant par: «Ben Chéva 
Chanim…»), et elle fait référence au don 
des Béné Israël au Temple, lors de leur 
pèlerinage afin de faire la remise à neuf du 
Beth HaMikdache. 
2) La Paracha de Zakhor est lue le 
Chabbath qui précède Pourim. On lira 
alors la Haftara (Chemouël I 15,1-34): 
«Vayomer Chemouël el Chaoul» (les 
Achkénazes commence un verset après) 
qui décrit l’extermination partielle 
d’Amalek par le roi Chaoul. 
3) La Paracha de Para sera lue le Chabbath 
précédant la lecture de la Paracha de 
Ha’Hodech. La Haftara de ce Chabbath 
est un passage du Prophète Ezéchiel (36, 
16-38) qui rapporte la promesse de D-ieu 
de nous purifier. La Paracha de 
Ha’Hodech est lue le Chabbath précédant 
Roch ‘Hodech Nissan. Si Roch ‘Hodech 
Nissan tombe Chabbath, on la lit ce jour 
même. La Haftara particulière de ce 
Chabbath est aussi un passage du 
Prophète Ezéchiel (45, 15-46 et 18) qui 
décrit les sacrifices qui étaient offerts 
durant le mois de Nissan. 
4) Durant ces quatre Chabbatot, on sortira 
deux Sifré Thora: dans le premier on 
appellera sept fidèles pour lire la section 
de la semaine, et le Maftir lira dans le 
second Séfer Thora le texte supplémentaire 
concernant ce Chabbath. Puis, on lira la 
Haftara spéciale en rapport avec la lecture 
du second Séfer.

 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha  Josiane Esther Soria Bat Sim’ha Sarah Bat Nouna Sarah Bat Nouna  Yaacov Ben Lisa  Yaacov Ben Lisa  Abraham Ben Malka Bénaïs  Abraham Ben Malka Bénaïs  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
 Fortune Messaouda Bat Aïcha  Fortune Messaouda Bat Aïcha  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Léonie Dabia Bat Julie Débora Léonie Dabia Bat Julie Débora

לעילוי נשמת

«Pour quelles raisons l’animal meurtrier est-il condamné à mort?»

Le Récit du Chabbat
Un homme très fortuné vivait au temps de Rav Cherira Gaon. Il avait hérité de ses ancêtres 
un Séfer Thora qui lui était très cher. Il avait été écrit par Ezra le Scribe lui-même, et il était 
donc d’une très grande valeur et d’une sainteté toute spéciale. Cet homme avait deux 
enfants qui vivaient paisiblement, et ne s’était jamais disputés. Mais tout cela ne fut vrai 
que tant que leur père était vivant. Quand celui-ci tomba malade et mourut, une violente 
querelle éclata entre eux. Chacun voulait voir le précieux Séfer Thora en sa possession, 



Il est écrit dans notre Paracha: «Si un bœuf heurte un homme ou une femme et qu’ils en 
meurent, ce bœuf doit être lapidé et il ne sera point permis d’en manger la chair; mais le 
propriétaire du bœuf sera absous» (Chémot 21, 28). Trois opinions différentes ont été 
émises sur les raisons de la condamnation à mort de l’animal meurtrier: 1) «S’il a été 
ordonné de mettre à mort l’animal qui aura tué un homme, ce n’est pas pour infliger un 
châtiment à l’animal mais pour punir son maître. C’est pourquoi il a été défendu de tirer 
profit de la chair de l’animal, afin que le maître le garde avec soin, sachant bien que si 
l’animal tuait un enfant ou une grande personne, libre ou esclave, il en perdrait 
inévitablement le prix, et que, si c’était un animal notoirement dangereux, il serait même 
obligé de payer une amende qui viendrait s’ajouter à la perte du prix…» [Maïmonide - 
Guide des Egarés III, 40].  2) Tout animal meurtrier est passible de la peine de mort quand 
bien même il ne serait propriété d’aucun maître. Aussi, la peine de mort ne peut-elle être 
destinée à punir le maître; en réalité, elle a pour but de protéger la société contre toutes 
les créatures qui sont la cause de nombreux préjudices [Ralbag]. 3) L’animal est 
pleinement responsable du sang humain verset par lui, comme il est dit: «Toutefois 
encore, votre sang, qui fait votre vie, J’en demanderai compte: Je le redemanderai à tout 
animal… car l’homme a été fait à l’image de D-ieu» (Béréchit 9, 5). Les notions de faute 
et d’expiation ne s’appliquent certes pas aux animaux, mais la mise à mort de l’animal 
repose sur un «décret divin גזרת המלך», rendu en l’honneur de l’homme que D-ieu a créé 
à son image. Et c’est précisément en vue de rendre l’homme conscient de la haute dignité 
de son existence physique que le pouvoir lui a été délégué d’exécuter la sentence, qu’il 
s’agisse d’un homme ou d’un animal [Ramban]

et renonçait au reste de l’héritage. Aucun n’était prêt à céder. Comme ils 
n’arrivaient pas à se mettre d’accord, et que les disputes ne faisaient que de 
s’envenimer, ils décidèrent de demander à un Rav compétent. Ils se rendirent 
donc chez le plus grand érudit de l’époque, Rav Cherira Gaon. Celui-ci écouta 
les deux parties. Ne réussissant pas à faire de compromis entre eux, il décréta 
que l’héritage serait partagé par le sort. Le tirage eut lieu en présence de Rav 
Cherira Gaon et son tribunal. L’un des frères reçut le Séfer Thora, et l’autre hérita 
de la grande fortune de son père. La joie de celui qui avait reçu le précieux 
rouleau était indescriptible! Quel bonheur que de posséder un parchemin si 
saint, écrit de la main d’Ezra lui-même! Quant à l’autre frère, il sortit du tribunal, 
malheureux. Il était devenu extrêmement riche, mais toute cette fortune ne lui 
disait rien. Il aurait tant voulu hériter de ce Séfer Thora! Dans la ville de ces 
deux frères, habitait un méchant homme. L’histoire du partage était devenue le 
grand sujet de conversation de tous. Lui se moquait bien d’un tel intérêt pour 
un rouleau de parchemin! Il voulait abîmer le bonheur de celui qui avait reçu 
le Séfer Thora. Il décida de le rendre Passoul (inapte), et de prouver ainsi que le 
rouleau n’était pas authentique, et que l’homme avait renoncé inutilement à une 
grande fortune! Il se déguisa pour qu’on le prenne pour un étranger, si jamais 
on l’attrapait sur le fait. Il se rendit ainsi, méconnaissable, à la Synagogue où 
était déposé le précieux rouleau. Il s’y cacha toute la nuit. Quand il entendit le 
dernier des fidèles quitter l’endroit, il sortit en silence de sa cachette, et se dirigea 
droit vers l’Aron Kodech (l’arche sainte). Il en retira le fameux Séfer Thora, ouvrit 
la boîte précieuse, et sortit le parchemin. Il tomba juste sur le verset (Chémot 23, 
25): «Vaavadetem, et vous servirez l’Eternel votre D-ieu» Il effaça la lettre Ayin 
du mot «Vaavadetem», et écrivit à la place Aleph. Il avait changé ainsi le sens 
du mot et le verset se lisait: «Et vous détruirez...» Il ne s’agissait pas seulement 
de méchanceté, il fallait être un vrai renégat pour oser donner au verset un sens 
pareil! Il referma le Séfer Thora, le remit à sa place, puis retourna à sa cachette 
jusqu’au lendemain matin. Quand la Synagogue se remplit de monde pour la 
prière du matin, il se mêla à la foule. Personne ne remarqua rien. À l’office du 
Chabbath, au milieu de la lecture de la Thora, il y eut soudain un silence. Le 
mot «Vaavadetem» était écrit avec une grave faute d’orthographe. Le fameux 
rouleau était Passoul, à la stupéfaction de tous les assistants. Il fut mis de côté, et 
on continua la lecture dans un autre. Le frère qui avait hérité du Séfer Thora en 
tomba malade de chagrin. La faute pourrait être corrigée. Mais c’était un signe 
que le rouleau n’avait pas été écrit par Ezra. Tout n’avait été qu’une légende! Il 
était inconsolable! Avec le temps son chagrin augmenta. Sa maladie s’aggrava. 
Les médecins ne lui trouvèrent pas de remède. Sa vie était en danger. Une nuit, 
son père lui apparut en rêve, et lui dit: «Mon fils, ne sois pas si triste! Ce Séfer 
Thora que tu as hérité de moi a été réellement écrit par Ezra. La faute a été 
faite par méchanceté par un vil renégat, qui voulait te priver de ton merveilleux 
héritage.» L’homme pensa que ce n’était qu’un rêve. Mais la nuit suivante, son 
père lui apparut à nouveau, et lui répéta les mêmes paroles. Il lui assura que le 
renégat avait reçu sa punition: «Lève-toi mon fils, et va demain à la Synagogue. 
Sous la table où le méchant homme a accompli son méfait, tu trouveras son œil. 
Il a été puni par là où il a péché: ‘Ayin Ta’hat Ayin’ (œil pour œil) - il a payé de son 
œil (se dit aussi Ayin) pour le Ayin qu’il a effacé. Quant au parchemin, n’y touche 
pas. Ne prends pas le scribe pour le corriger! Au ciel, il a été décrété qu’Ezra lui-
même viendra le faire!» Le lendemain, le fils raconta son rêve aux Sages de la 
ville. Tout s’était en effet accompli, comme il lui avait été révélé la nuit! 

Ce Chabbath s’appelle «Chabbath Chékalim» car nous 
lisons dans la Thora un passage spécifique à la Mitsva du 
«Ma’hatsit Hachékel – demi-sicle d’argent» (enseignée 
au début de la Paracha de Ki Tissa), en souvenir de 
l’impôt par tête que l’on prélevait pour le service du 
Temple, à cette époque de l’année. De nombreuses 
raisons ont été indiquées aussi pour le choix d’un 
«demi-sicle» (et non d’un sicle entier) comme 
contribution de chaque homme. Le «demi-sicle» est 
appelé «Kôfer Néfèch», rachat pour une faute très grave: 
Celle du Veau d’Or. Or, dit le Talmud Yérouchalmi, c’est 
la moitié de la journée seulement qu’ils ont adoré le 
Veau d’Or: C’est pourquoi le Saint béni soit-Il ne leur 
demanda comme rançon que la moitié du sicle. Par 
ailleurs, l’homme doit toujours juger avec modestie 
l’effort qu’il a accompli dans sa «Avodat Hachem», en 
se disant: si seulement j’ai fait la moitié de ce que 
j’aurais été capable d’accomplir! D’après un autre avis, 
le «demi-sicle» doit nous rappeler chaque année que si 
les hommes ont dansé devant le Veau d’Or, leurs femmes 
(leurs «moitiés») au contraire ont refusé toute 
participation à ce péché! C’est donc la moitié seulement 
du couple qui a besoin de cette somme de rachat. La 
première Michna du Traité Chékalim enseigne: «Le 
premier jour du mois d’Adar, on annonce le payement 
des sicles שקלים [Chékalim] et l’interdiction de semer des 
espèces différentes כלאים [Kilaïm]». Ainsi, le Beth Din 
envoyait des mandatés dans chaque ville, pour mettre 
en application ces deux principes de la Thora. Pourquoi 
quelles raisons, nos Sages ont-ils tenu à lier le 
prélèvement des sicles (Chékalim) avec l’interdiction 
de semer des espèces différentes (Kélaïm)? Plusieurs 
réponses, parmi lesquelles: 1) Le Talmud [Méguila 13b] 
explique: «Celui qui a créé le Monde, savait que dans 
l’avenir, Haman devait promettre au Roi de mettre à sa 
disposition dix mille Kikar d’argent contre la signature 
des décrets d’anéantissement des juifs de son royaume. 
Aussi, D-ieu a-t-il ordonné à Israël de donner, chaque 
année au mois d’Adar, un demi-sicle par tête, afin que 
leurs Chékalim devancent ceux d’Haman». Ainsi, les 
Chékalim qu’apportent les Juifs dès le premier Adar, 
déracinent les mauvais desseins des Haman de l’histoire, 
à l’image des Kélaïm que l’on déracine [les Kélaïm font 
allusion aux forces du Mal. Aussi, la Guématria du mot 
«HaKélaïm הכלאים» est égale à celle du mot Haman [95] 
plus 11, en référence aux «onze couronnes du Mal»: 
Haman et ses dix fils [Maassé Rokéa’h]. 2) Le Ma’hatsit 
Hachekel exprime l’idée de l’unité du Peuple Juif אחדות 
(nous ne sommes que des «moitiés». Pour devenir «un», 
une entité à part entière, nous devons nous unir). Ainsi, 
il n’y a pas de différence entre les Juifs vis-à-vis de cet 
impôt: «Le riche ne donnera pas plus, le pauvre ne 
donnera pas moins que la moitié du sicle» (Chémoth 
30,15). Cependant, pour que cette unité soit sainte et 
bénie, il faut qu’elle s’accomplisse autour des Tsaddikim, 
dont le modèle est Moché Rabbénou, initiateur de la 
Mitsva du Ma’hatsit Hachekel: «Quand tu feras (Toi 
Moché) le dénombrement général des Enfants d’Israël… 
Ce tribut, présenté par tous ceux qui seront compris 
dans le dénombrement, sera d’un demi-sicle» (Chémoth 
30,12-13) [A remarquer que la lettre centrale du mot 
Ma’hatsit מחצית est un Tsaddé, allusion au Tsaddik. 
Aussi, les deux lettres qui l’entourent, forment le mot 
‘Haï חי vivant, tandis que les deux lettres les plus 
excentriques forment le mot Meth מת mort: L’attachement 
au Tsaddik procure la vie, tandis que s’en éloigner 
conduit au contraire]. Pour que l’attachement au 
Tsaddik par l’intermédiaire des Chékalim soit parfait, il 
est nécessaire de se séparer et de s’éloigner des Réchaïm 
appelés Kélaïm. [Divré Yoël]. 3) Le mois d’Adar et en 
particulier son premier jour, préparent le mois de Nissan 
dont le thème central est la Délivrance d’Israël [Roch 
Hachana 12a]. Cette préparation se réalise sur deux 
fronts: l’unité et l’amour d’Israël (Chékalim) afin 
d’annuler la haine gratuite, cause de l’exil, et la 
Téchouva, condition nécessaire à la Guéoula, afin de 
déraciner le Mal (Kélaïm) [Likouté Si’hot].

Réponses

La perle du Chabbath


