‘le feuillet de la Communaute

Sarcelles

‘Dvar ‘Terah

La Paracha de Michpatim traite,
comme son nom l'indique, des
Commandements appelés
«Michpatim (Ordonnances)», c’est-
a-dire ceux que la raison humaine
oblige et qu’il convient d’observer
méme s'ils n’avaient pas été donnés
par D-ieu, comme [Ienseigne le
Talmud (Yoma 67b): «...L'expression
‘Mes Ordonnances’ (Michpatai) fait
référence a des choses qui, méme si
elles n’avaient pas été écrites, auraient
logiquement da I'étre. Il s’agit des
interdictions concernant lidolatrie,
les  relations  sexuelles illicites,
Ieffusion de sang, le vol et le fait de
blasphémer le nom de D-ieu.» Dés
lors, une question se pose: Pourquoi
cette Parachasuit-elleimmédiatement
la Paracha de Yitro, celle du Don de
la Thora? Naurait-il pas été plus
approprié d’associer au Don de la
Thora les Commandements dont
I'existence découle uniquement de
leur origine divine manifeste - les
Témoignages (Edout) et les Décrets
(‘Houkim), plutot que ceux qu'il
aurait été convenable d’observer
méme s'ils n’avaient pas été donnés
par Hachem? D’apres les paroles
bien connues de nos Sages (Chémot
Rabba 12, 3), le but du Don de la
Thora fut d’abolir la séparation entre
«le Supérieur» (Ha-Elyonim) [les
Mondes spirituels] et «l'Inférieur»
(Ha-Ta’htonim) [principalement
notre monde physique] et de les unir.
Cette union doit s‘opérer de deux
manieres: «Le Supérieur descendra
vers l'Inférieur» et «I'Inférieur montera
vers le Supérieur». «lLe Supérieur
descendra vers ['Inférieur» signifie
que la spiritualité et la sainteté

MICHPATIM

pourront se manifester et se révéler
au monde ici-bas.  «LInférieur
montera vers le Supérieur» signifie
que le Monde d’en bas lui-méme
pourra se transformer, s'élever et étre
sanctifié. Ces deux aspects du lien
entre le Monde d’en haut et le Monde
d’en bas sont représentés par les
deux Parachiyot: La Paracha de Yitro
et la Paracha de Michpatim. La
Paracha de Yitro, Cette Paracha décrit
une Révélation divine miraculeuse
qui stupéfia le monde et le plongea
dans la crainte et le désarroi, comme
il est dit: «Et toute la montagne
trembla violemment» (Chémot 19,
18), et «le Peuple vit, s’enfuit et se tint
a distance» (Chémot 20, 14), et de ce
fait, elle ne put influencer le monde
lui-méme ni y engendrer un
changement fondamental. La Paracha
de Michpatim, quant a elle, décrit la
seconde étape du Don de la Thora.
«l'Inférieur ~ montera  vers le
Supérieur»: Les Michpatim - les
Commandements qui correspondent
aux lois naturelles et logiques, et qui
émanent comme du monde lui-
méme — expriment le fait que la
sainteté divine (la Volonté divine)
pénétre le monde et I'influence, de
sorte que le monde inférieur est
exalté et sanctifié. Voila donc la
raison pour laquelle la Paracha de
Michpatim apparait immédiatement
apres la Paracha de Yitro, car ces
deux Parachyot constituent ensemble
le Don de la Thora dans toute sa

signification: «le Supérieur
descendra vers [Inférieur» et
«l'Inférieur ~ montera vers e
Supérieur».

Collel

«Pour quelles raisons I'animal meurtrier est-il condamné a mort?»

‘le ‘Récit du Chabbat

Un homme tres fortuné vivait au temps de Rav Cherira Gaon. Il avait hérité de ses ancétres
un Séfer Thora qui lui était trés cher. Il avait été écrit par Ezra le Scribe lui-méme, et il était
donc d’une treés grande valeur et d’une sainteté toute spéciale. Cet homme avait deux
enfants qui vivaient paisiblement, et ne s’était jamais disputés. Mais tout cela ne fut vrai
que tant que leur pere était vivant. Quand celui-ci tomba malade et mourut, une violente
querelle éclata entre eux. Chacun voulait voir le précieux Séfer Thora en sa possession,

DA SYyS

‘Horaires de Chabbat

‘Hadlakat ‘Nerot: 17h49 ,L

Motsaé Chabbat: 18h58 %%

1) A I'approche de Pourim et de Pessa‘h,
nos Sages ont instauré la lecture de quatre
passages de la Thora a lire en public: La
Paracha de Chékalim, de Zakhor, de Para
et celle de Ha’Hodech. La Paracha de
Chékalim est lue le Chabbath précédant le
Roch ‘Hodech Adar. Si Roch ‘Hodech
Adar tombe Chabbath, on la lira le jour
méme de Roch ‘Hodech. La Haftara lue ce
Chabbath commence (Mélakhim 1 11, 17)
par les mots: «Vayikhrot Yéhoyada» (Les
Achkénazes  ainsi  que  certaines
communauté Séfarades, commence un
peu apres [Mélakhim Il 12, 1] par le verset
commengant  par:  «Ben  Chéva
Chanim...»), et elle fait référence au don
des Béné Israél au Temple, lors de leur
pelerinage afin de faire la remise a neuf du
Beth HaMikdache.

2) La Paracha de Zakhor est lue le
Chabbath qui précede Pourim. On lira
alors la Haftara (Chemouél | 15,1-34):
«Vayomer Chemouél el Chaoul> (les
Achkénazes commence un verset apres)
qui  décrit I'extermination partielle
d’Amalek par le roi Chaoul.

3) La Paracha de Para sera lue le Chabbath
précédant la lecture de la Paracha de
Ha’Hodech. La Haftara de ce Chabbath
est un passage du Prophete Ezéchiel (36,
16-38) qui rapporte la promesse de D-ieu
de nous purifier. La Paracha de
Ha’Hodech est lue le Chabbath précédant
Roch ‘Hodech Nissan. Si Roch ‘Hodech
Nissan tombe Chabbath, on la lit ce jour
méme. La Haftara particuliere de ce
Chabbath est aussi un passage du
Prophéte Ezéchiel (45, 15-46 et 18) qui
décrit les sacrifices qui étaient offerts
durant le mois de Nissan.

4) Durant ces quatre Chabbatot, on sortira
deux Sifré Thora: dans le premier on
appellera sept fideles pour lire la section
de la semaine, et le Maftir lira dans le
second Séfer Thora le texte supplémentaire
concernant ce Chabbath. Puis, on lira la
Haftara spéciale en rapport avec la lecture
du second Séfer.

8 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha 8§Sarah Bat Nouna 8 Yaacov Ben Lisa § Abraham Ben Malka Bénais  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
8 Fortune Messaouda Bat Aicha 8 Juliette Léa bat Sassia Shachouna & Léonie Dabia Bat Julie Débora




et renongait au reste de I'héritage. Aucun n’était prét a céder. Comme ils
n‘arrivaient pas a se mettre d’accord, et que les disputes ne faisaient que de
s’envenimer, ils décidérent de demander a un Rav compétent. Ils se rendirent
donc chez le plus grand érudit de I"époque, Rav Cherira Gaon. Celui-ci écouta
les deux parties. Ne réussissant pas a faire de compromis entre eux, il décréta
que I'héritage serait partagé par le sort. Le tirage eut lieu en présence de Rav
Cherira Gaon et son tribunal. L'un des fréres recut le Séfer Thora, et I’autre hérita
de la grande fortune de son pere. La joie de celui qui avait regu le précieux
rouleau était indescriptible! Quel bonheur que de posséder un parchemin si
saint, écrit de la main d’'£zra lui-méme! Quant a I'autre frere, il sortit du tribunal,
malheureux. 1l était devenu extrémement riche, mais toute cette fortune ne lui
disait rien. Il aurait tant voulu hériter de ce Séfer Thora! Dans la ville de ces
deux fréres, habitait un méchant homme. Uhistoire du partage était devenue le
grand sujet de conversation de tous. Lui se moquait bien d’un tel intérét pour
un rouleau de parchemin! Il voulait abimer le bonheur de celui qui avait regu
le Séfer Thora. Il décida de le rendre Passoul (inapte), et de prouver ainsi que le
rouleau n’était pas authentique, et que I’homme avait renoncé inutilement a une
grande fortune! Il se déguisa pour qu’on le prenne pour un étranger, si jamais
on l'attrapait sur le fait. Il se rendit ainsi, méconnaissable, a la Synagogue ou
était déposé le précieux rouleau. Il s’y cacha toute la nuit. Quand il entendit le
dernier des fideles quitter I'endroit, il sortit en silence de sa cachette, et se dirigea
droit vers I’Aron Kodech (I'arche sainte). Il en retira le fameux Séfer Thora, ouvrit
la boite précieuse, et sortit le parchemin. Il tomba juste sur le verset (Chémot 23,
25): «Vaavadetem, et vous servirez I'Eternel votre D-ieu» Il effaga la lettre Ayin
du mot «Vaavadetem», et écrivit a la place Aleph. Il avait changé ainsi le sens
du mot et le verset se lisait: «Et vous détruirez...» Il ne s'agissait pas seulement
de méchanceté, il fallait étre un vrai renégat pour oser donner au verset un sens
pareil! Il referma le Séfer Thora, le remit a sa place, puis retourna a sa cachette
jusqu’au lendemain matin. Quand la Synagogue se remplit de monde pour la
priere du matin, il se méla a la foule. Personne ne remarqua rien. A I'office du
Chabbath, au milieu de la lecture de la Thora, il y eut soudain un silence. Le
mot «Vaavadetem» était écrit avec une grave faute d’orthographe. Le fameux
rouleau était Passoul, a la stupéfaction de tous les assistants. Il fut mis de coté, et
on continua la lecture dans un autre. Le frere qui avait hérité du Séfer Thora en
tomba malade de chagrin. La faute pourrait étre corrigée. Mais c’était un signe
que le rouleau navait pas été écrit par Ezra. Tout n’avait été qu’une légende! Il
était inconsolable! Avec le temps son chagrin augmenta. Sa maladie s’aggrava.
Les médecins ne lui trouverent pas de reméde. Sa vie était en danger. Une nuit,
son pere lui apparut en réve, et lui dit: «<Mon fils, ne sois pas si triste! Ce Séfer
Thora que tu as hérité de moi a été réellement écrit par Ezra. La faute a été
faite par méchanceté par un vil renégat, qui voulait te priver de ton merveilleux
héritage.» ’homme pensa que ce n’était qu’un réve. Mais la nuit suivante, son
pere lui apparut a nouveau, et lui répéta les mémes paroles. Il lui assura que le
renégat avait regu sa punition: «Leve-toi mon fils, et va demain a la Synagogue.
Sous la table ot le méchant homme a accompli son méfait, tu trouveras son ceil.
Il a été puni par la ot il a péché: ‘Ayin Ta’hat Ayin’ (ceil pour ceil) - il a payé de son
ceil (se dit aussi Ayin) pour le Ayin qu’il a effacé. Quant au parchemin, n’y touche
pas. Ne prends pas le scribe pour le corriger! Au ciel, il a été décrété qu’Ezra lui-
méme viendra le faire!» Le lendemain, le fils raconta son réve aux Sages de la
ville. Tout s’était en effet accompli, comme il lui avait été révélé la nuit!

Il est écrit dans notre Paracha: «Si un boeuf heurte un homme ou une femme et qu’ils en
meurent, ce boeuf doit étre lapidé et il ne sera point permis d’en manger la chair; mais le
propriétaire du beeuf sera absous» (Chémot 21, 28). Trois opinions différentes ont été
émises sur les raisons de la condamnation a mort de I'animal meurtrier: 1) «5'il a été
ordonné de mettre a mort I'animal qui aura tué un homme, ce n’est pas pour infliger un
chatiment a I’animal mais pour punir son maitre. C’est pourquoi il a été défendu de tirer
profit de la chair de I'animal, afin que le maitre le garde avec soin, sachant bien que si
I'animal tuait un enfant ou une grande personne, libre ou esclave, il en perdrait
inévitablement le prix, et que, si c’était un animal notoirement dangereus, il serait méme
obligé de payer une amende qui viendrait s’ajouter a la perte du prix...» [Maimonide -
Guide des Egarés 111, 40]. 2) Tout animal meurtrier est passible de la peine de mort quand
bien méme il ne serait propriété d’aucun maitre. Aussi, la peine de mort ne peut-elle étre
destinée a punir le maitre; en réalité, elle a pour but de protéger la société contre toutes
les créatures qui sont la cause de nombreux préjudices [Ralbag]. 3) L'animal est
pleinement responsable du sang humain verset par lui, comme il est dit: «Toutefois
encore, votre sang, qui fait votre vie, J’en demanderai compte: Je le redemanderai a tout
animal... car 'homme a été fait a Vimage de D-ieu» (Béréchit 9, 5). Les notions de faute
et d’expiation ne s’appliquent certes pas aux animaux, mais la mise a mort de I’animal
repose sur un «décret divin T2 nM», rendu en I’honneur de I’'homme que D-ieu a créé
a son image. Et c’est précisément en vue de rendre ’homme conscient de la haute dignité
de son existence physique que le pouvoir lui a été délégué d’exécuter la sentence, qu'il
s’agisse d'un homme ou d’un animal [Ramban]

Ja perle du Chabbath

Ce Chabbath s'appelle «Chabbath Chékalim» car nous
lisons dans la Thora un passage spécifique a la Mitsva du
«Ma’hatsit Hachékel — demi-sicle d’argent» (enseignée
au début de la Paracha de Ki Tissa), en souvenir de
I'impot par téte que I'on prélevait pour le service du
Temple, a cette époque de I'année. De nombreuses
raisons ont été indiquées aussi pour le choix d’un
«demi-sicle» (et non d'un sicle entier) comme
contribution de chaque homme. Le «demi-sicle» est
appelé «Kofer Néfech», rachat pour une faute trés grave:
Celle du Veau d’Or. Or, dit le Talmud Yérouchalmi, c’est
la moitié de la journée seulement qu’ils ont adoré le
Veau d'Or: C’est pourquoi le Saint béni soit-Il ne leur
demanda comme rancon que la moitié du sicle. Par
ailleurs, I’'homme doit toujours juger avec modestie
I'effort qu’il a accompli dans sa «Avodat Hachem», en
se disant: si seulement j'ai fait la moitié de ce que
j’aurais été capable d’accomplir! D’apres un autre avis,
e «demi-sicle» doit nous rappeler chaque année que si
les hommes ont dansé devant le Veau d’Or, leurs femmes
(leurs «moitiés») au contraire ont refusé toute
participation a ce péché! C’est donc la moitié seulement
du couple qui a besoin de cette somme de rachat. La
premiere Michna du Traité Chékalim enseigne: «Le
premier jour du mois d’Adar, on annonce le payement
des sicles 5w [Chékalim] et interdiction de semer des
espéces différentes DR [Kilaim]». Ainsi, le Beth Din
envoyait des mandatés dans chaque ville, pour mettre
en application ces deux principes de la Thora. Pourquoi
quelles raisons, nos Sages ont-ils tenu a lier le
prélévement des sicles (Chékalim) avec linterdiction
de semer des espeéces différentes (Kélaim)? Plusieurs
réponses, parmi lesquelles: 1) Le Talmud [Méguila 13b]
explique: «Celui qui a créé le Monde, savait que dans
I"avenir, Haman devait promettre au Roi de mettre a sa
disposition dix mille Kikar d’argent contre la signature
des décrets d’anéantissement a’gs juifs de son royaume.
Aussi, D-ieu a-t-il ordonné a Israél de donner, chaque
année au mois d’Adar, un demi-sicle par téte, afin que
leurs Chékalim devancent ceux d’Haman». Ainsi, les
Chékalim qu’apportent les Juifs dés le premier Adar,
déracinent les mauvais desseins des Haman de I’ histoire,
a I'image des Kélaim que I'on déracine [les Kélaim font
allusion aux forces du Mal. Aussi, la Guématria du mot
«HaKélaim 2%sm» est égale a celle du mot Haman [95]
plus 11, en référence aux «onze couronnes du Mal»:
Haman et ses dix fils [Maassé Rokéa’h]. 2) Le Ma’hatsit
Hachekel exprime I'idée de I'unité du Peuple Juif mnn
(nous ne sommes que des «moitiés». Pour devenir «uny,
une entité a part entiere, nous devons nous unir). Ainsi,
il n’y a pas de différence entre les Juifs vis-a-vis de cet
impot: «Le riche ne donnera pas plus, le pauvre ne
donnera pas moins que la moitié du sicle» (Chémoth
30,15). Cependant, pour que cette unité soit sainte et
bénie, il faut qu’elle s’accomplisse autour des Tsaddikim,
dont le modele est Moché Rabbénou, initiateur de la
Mitsva du Ma’hatsit Hachekel: «Quand tu feras (Toi
Moché) le dénombrement général des Enfants d'lsraél...
Ce tribut, présenté par tous ceux qui seront compris
dans le dénombrement, sera d’un demi-sicle» (Chémoth
30,12-13) [A remarquer que la lettre centrale du mot
Ma’hatsit o8 est un Tsaddé, allusion au Tsaddik.
Aussi, les deux lettres qui I'entourent, forment le mot
‘Hai »n vivant, tandis que les deux lettres les plus
excentriques forment le mot Meth % mort: ’attachement
au Tsaddik procure la vie, tandis que s’en éloigner
conduit au contraire]. Pour que l'attachement au
Tsaddik par I'intermédiaire des Chékalim soit parfait, il
est nécessaire de se séparer et de s'éloigner des Réchaim
appelés Kélaim. [Divré Yoél]. 3) Le mois d’Adar et en
particulier son premier jour, préparent le mois de Nissan
dont le theme central est la Délivrance d’Israél [Roch
Hachana 12a]. Cette préparation se réalise sur deux
fronts: l'unité et lI'amour d’Israél (Chékalim) afin
d’annuler la haine gratuite, cause de l'exil, et la
Téchouva, condition nécessaire a la Guéoula, afin de
déraciner le Mal (Kélaim) [Likouté Si’hot].



