
 N°12

Ce magazine est offert :

 N°12 N°12
C

H
E

VA
T

 578
6

JA
N

-F
E

V
 20

26

www.shalsheletnews.com

Une information à ne pas révéler

LITIGE FINANCIER page 04

La bérakha des aliments  
au cours du repas

HALAKHA page 07

La place de l’enfant 
au sein du foyer

ÉDUCATION page 10

Une précision millimétrée
MÉDECINE page 11

Les produits laitiers : part 2
CACHEROUT page 05

Tou Bichevat : apprendre à 
manger

CALENDRIER page 09

מה רבו מעשיך השם
Il n’y a pas de limite à l’intelligence !

SCIENCES page 02

Hatslaha
 pour la famille 

Mike Moché Krief

לעלוי נשמת
יעקב שלום

בן אליהו רחמים
Chef à domicile

 Chefbenji26@gmail.com

בס״ד

www.shalsheletnews.com



2

מה רבו מעשיך השם
Il n’y a pas de limite à l’intelligence !

Pr. Daniel Nessim

S C I E N C E S 

Notre cerveau est un des organes les plus 
incroyables de notre corps. Avec ses 1,4 Kg, il 
ne pèse qu’un peu plus de 2% de notre poids 
total, bien qu’il consomme 20% de l’énergie 
du corps. Il est composé d’environ 86 milliards 
de neurones, capables d’établir jusqu’à 
10.000 connexions synaptiques chacun, soit 
un total estimé à plus de 100.000 milliards 
de synapses ! Et le tout ne consomme qu’une 
vingtaine de Watt, l’équivalent d’une ampoule 
électrique.

Aujourd’hui, tous sont fascinés par 
l’intelligence arti� cielle, la IA. Mais, mis à part 
son grand pouvoir de calcul dû à son nombre 
énorme de nœuds, la IA ne rejoindra jamais 
le cerveau en ce qui concerne la créativité, 
sans parler de sa consommation énergétique 
exagérée : 415 TWh en 2024, soit 1.5% de 
l’énergie mondiale !

Malgré les énormes progrès scienti� ques 
sur le corps humain, on est très loin de 
comprendre comment le cerveau marche 
vraiment. Je peux maintenant essayer de me 
rappeler de ma tante Yvette a’h et de voir son 
image dans ma tête, ou même me rappeler 
de moments spéci� ques passés ensemble, 
ou de mots qu’elle m’avait dit. Et pourtant, si 
l’on faisait une IRM (Imagerie par Résonance 
Magnétique), on ne verrait pas l’image de 
ma tante, mais des parties spéci� ques de 
mon cerveau s’illumineraient sans aucune 
connexion apparente avec l’image visualisée. 
Des milliers de signaux électriques dans le 
cerveau vont correspondre à une visualisation 
spéci� que. C’est ce que le professeur Wilder 
Pen� eld avait démontré avec sa fameuse 
expérience où, en stimulant des régions 
spéci� ques du cerveau, ses patients se 
rappelaient en grand détails d’expériences 
qu’ils avaient vécues dans leur enfance. Donc 
toutes nos expériences sont là, stockées 
dans notre boîte crânienne. Le problème de 
la mémoire n’est pas le stockage mais le 
rappel de l’information : nous avons tous une 
mémoire photographique mais seulement 
certains sont capables de puiser l’information 
quand ils ont en besoin.

Alors que notre compréhension du cerveau au 
niveau physiologique est encore très limitée, 

nous savons beaucoup sur la fonctionnalité 
du cerveau. Howard Gardner avait formulé sa 
théorie des intelligences multiples :  logico-
mathématique (nombre / raisonnement), 
linguistique (mot-smart), spatiale (image-
smart), corporel-kinesthésique (corps-smart), 
musicale (son-smart), interpersonnelle 
(gens-smart), intrapersonnelle (soi-smart), et 
naturaliste (nature-smart). Donc, quelqu’un 
peut être très fort en maths mais se perdre 
très facilement. Quelle est votre intelligence 
dominante ?

Un des aspects les plus fascinants est 
celui de la neuroplasticité. C’est la capacité 
remarquable du cerveau à se réorganiser, à 
créer de nouvelles connexions neuronales, et 
à modi� er ses réseaux tout au long de la vie, en 
réponse à l’apprentissage, aux expériences, 
ou même à des lésions, le rendant ainsi 
malléable et capable d’adaptation. Je voudrais 
détailler ici quelques exemples fascinants.

Nous savons tous que les aveugles développent 
une grande capacité à distinguer les sons, 
ce qui leur permet d’être autonomes. Je me 
rappelle le guide au musée des aveugles à 
Holon, aveugle depuis la naissance, qui me 
disait de me tenir droit ! Comment savait-il 
que j’étais courbé ? Il m’a fait remarquer la 
différence de ma voix en me tenant droit et en 
étant courbé !

Un exemple fascinant de neuroplasticité 
est fourni par un dispositif qui permet aux 
aveugles de voir avec la langue – oui, avec 
la langue ! C’est un dispositif où une caméra 
mise sur la tête du patient, traduit l’image en 
impulsions électriques sur une petite sucette 
plastique que l’aveugle pose sur la langue, un 



3

organe très sensible. Après une période de 
formation, ces patients aveugles pouvaient 
conduire un vélo ou passer et recevoir le 
ballon avec leur � ls en voyant l’image avec 
leur langue !

Un cas extrême qui montre la neuroplasticité 
du cerveau est le cas d’enfants qui, à la suite 
d’une épilepsie catastrophique due à une 
lésion congénitale sévère de l’hémisphère 
gauche, ont subi une hémisphérectomie 
fonctionnelle gauche, c’est-à-dire une 
déconnexion quasi complète de l’hémisphère 
normalement dominant pour le langage. 
Pronostic : langage perdu à vie. Et pourtant, 
après quelques années ces enfants 
développent un langage fonctionnellement 
normal, avec syntaxe et compréhension 
grammaticale correctes ! Le langage a 
entièrement migré vers l’hémisphère droit, 
normalement non dominant – organisation 
spatiale différente, mais fonction équivalente. 
Plus l’intervention est précoce, meilleure 
est la récupération. Malheureusement, chez 
l’adulte la récupération est quasi nulle.

Un cas plus commun est celui des patients 
qui, après une lésion due à un AVC, apprennent 
à remarcher. Ici aussi, des zones intactes du 
cerveau peuvent reprendre les fonctions des 
zones détruites. C’est une reprogrammation 
du cerveau par l’usage.

Ces exemples, et beaucoup d’autres que 
l’on n’a pas cité, montrent que le cerveau 
se réorganise, se reconstruit, et réattribue 
ses fonctions. La neuroplasticité existe à 
tout âge, même si elle est au maximum chez 
les enfants, et dépend de l’entraînement, de 
la répétition, de l’intensité, et du contexte 
émotionnel.

Comment entrainer sa propre neuroplasticité ? 
J’ai posé la question à ChatGPT et j’ai obtenu 
en premier d’apprendre quelque chose de 
dif� cile. J’ai alors demandé sur l’étude de la 
Guemara et j’ai obtenu la réponse suivante : 
« L’étude de la Guemara est en réalité l’un 
des entraînements de neuroplasticité les plus 
puissants qui existent, à condition de l’étudier 
de la bonne manière ». Et il ajoute d’étudier 
avec effort réel, à haute voix, avec une 
havrouta, et de suivre la logique. Nos Sages 
nous ont préparé un document incroyable qui 
nous permet de garder notre précieux cerveau 
en pleine forme.

Peut-être savez-vous que les Coréens ont 
institué l’étude du Talmud dans leurs écoles. 
Ils se sont aperçus que plus de 20% des prix 
Nobel ont été attribués à des Juifs, un peuple 
qui ne représente que moins de 0,2% de la 
population. Les Coréens ont compris que ce 
qui fait les Juifs tellement intelligents c’est 
le Talmud, et donc ils ont institué leur étude 
comme obligatoire dans leurs écoles pour 
devenir des génies comme les Juifs ! Mais, 
et c’est triste à dire, la très grande majorité 
des prix Nobel Juifs n’étudient pas le Talmud ! 
Je vais oser dire que c’est le Talmud qui a 
été étudié par les parents et grands-parents 
de ses prix Nobel qui a laissé une empreinte 
dans leur cerveau au niveau de leur désir 
d’apprentissage. Et il faut savoir que nous 
étudions le Talmud pour connaitre la vérité, le 
Emeth, pour se rapprocher de Hachem – que 
cela aide notre neuroplasticité ou intelligence, 
c’est seulement un béné� ce secondaire.

Remercions HaKadoch Baroukh Hou pour 
ce merveilleux cadeau qui est le cerveau et 
prenons soin de lui en le maintenant en pleine 
forme en étudiant Sa Torah HaKédocha et le 
Talmud.      

science613miracles@gmail.com



4

Une information à ne pas révéler

Rav Réouven Cohen
Av Beth Dine «Michpat Chalom»

L I T I G E  F I NA N C I E R RÉGLEMENT DE LITIGE, RÉDACTION 
DE TESTAMENT ET HÉTER ISKA: 

  06 66 90 51 78 
  www.michpat-chalom.org

David cherche un appartement sur Natanya. 
Il s’adresse à son ami Dédé qui est agent 
immobilier. Dédé lui fait visiter plusieurs 
appartements, mais aucun ne lui plait. 
David rencontre un jour Yossi qui cherche 
lui aussi un appartement, et lui décrit l’un 
des appartements qu’il a visité avec Dédé. 
Yossi se met directement en contact avec 
le propriétaire et achète l’appartement. 
Aujourd’hui, il se demande s’il doit payer une 
commission à Dédé puisque l’information 
provient de lui.

Réponse  : David n’avait pas le droit de 
transmettre à Yossi les informations sur 
cet appartement à vendre. Mais s’il n’a pas 
agi par malice pour éviter à Yossi les frais 
d’agence, ni lui ni Yossi ne doivent payer de 
frais d’agence à Dédé.

Développement : Il faut savoir qu’il est 
strictement interdit de révéler une information 
professionnelle, même si l’on ne nous a pas 
demandé de la garder secrète (Guémara Yoma 
4b, voir à ce sujet ‘Hafets ‘Hayim 2  ;27). 
David a donc mal agi en informant Yossi de 
cet appartement à vendre  ; il aurait dû le 
diriger vers Dédé. Reste à savoir si Yossi ou 
David doivent quelque chose à Dédé. Il faut 
savoir qu’un agent immobilier mérite salaire 
pour deux raisons : a) s’il a été contacté et 
mandaté, il doit recevoir un salaire au même 
titre qu’un employé payé à la tâche et pas à la 
durée du travail. Sa tâche consiste à clôturer un 
contrat de vente engageant dé� nitivement les 

parties. b)  s’il présente un bien ou un client, 
sans en être mandaté, il a droit à un salaire 
pour le pro� t qu’il a causé au vendeur ou à 
l’acheteur (Gaone de Vilna, ‘Hochen Michpat 
185  ; 13). C’est le principe de yoréd1. Mais 
faut-il encore qu’il ait travaillé pour lui dans 
l’intention d’être rémunéré. David a demandé 
à Dédé ses services sans � nalement en 
pro� ter, tandis que Yossi en a pro� té sans que 
Dédé n’ait travaillé pour lui. Dédé ne mérite 
donc aucun salaire. Mais tout cela est valable 
seulement si David a visité l’appartement au 
début pour lui-même au départ. Par contre, s’il 
l’a fait  par malice pour éviter à Yossi les frais 
d’agence, Yossi devra bien sûr payer Dédé. En 
effet, sans le savoir, Dédé a travaillé depuis 
le départ pour Yossi. Il en sera de même si 
David a transmis l’information concernant cet 
appartement pour faire pro� ter Dédé de la 
commission. En fait, il a effectué en faveur de 
Dédé un travail d’agent et devient son envoyé 
sans même l’avoir averti. C’est le principe de 
zakhine2. Dans ce cas-là, Yossi devra payer les 
frais d’agence à Dédé.

1 Si quelqu’un améliore la propriété de son prochain 
sans avoir été sollicité pour le faire, par exemple en 
plantant un arbre sur un terrain adapté, le propriétaire 
du terrain est tenu de lui payer un salaire selon le pro� t 
qu’il en a tiré, même s’il ne l’a pas demandé (Choul’han 
Aroukh 375 ; 1).

2 Celui qui devient émissaire de façon tacite dans 
l’intérêt évident de son prochain



5

Les produits laitiers partie 2

Franck Delache

CAC H E RO U T

Après avoir étudié précédemment les produits 
simples dérivés du lait (beurre, poudre 
de lait), nous allons à présent étudier les 
produits à base de lait fermenté (fromages, 
yaourts, fromages blancs…) et leurs dérivés 
(lactosérum, caséine, protéine de lait…)

La fabrication du fromage

Il faut avant tout savoir comment on fabrique 
du fromage : à partir du lait, on va ajouter des 
ferments lactiques pour augmenter son acidité, 
puis on va le faire coaguler (à l’aide d’une 
présure animale, végétale ou microbienne). 
Cette opération va transformer le lait liquide en 
un produit solide (le caillé) et un sous-produit 
(le petit lait). Pour séparer ces produits, on 
peut laisser égoutter (fromages à pâte molle 
type camembert), presser (fromages à pâte 
plus ferme comme l’emmental) ou chauffer 
l’extrait sec (fromages à pâte cuite comme 
le parmesan). Le fromage sera ensuite salé 
dans de la saumure et af� né un certain temps 
selon le produit � nal souhaité.

L’interdiction du fromage des non-juifs

A priori, du point de vue de l’interdit de ‘halav 
akoum, le fromage ne devrait pas être très 
problématique car, comme le beurre dont 
nous avons déjà parlé, on ne peut le fabriquer 
qu’à partir du lait d’un animal cacher (vache, 
chèvre ou brebis). Cependant, un autre décret 
rabbinique s’applique : la michna dans Avoda 
Zara (Perek beth) nous apprend qu’à son 
époque, les sages ont décrété l’interdiction 
du fromage des non-juifs. Le Talmud (35a) 
nous explique que c’est intentionnellement 
que la raison de cette interdiction n’a pas été 
explicitée, car c’était à l’époque une nouvelle 
mesure, et les rabbins n’ont pas voulu 
susciter la polémique sur leurs motivations. 
Néanmoins, les amoraïm proposent plusieurs 
explications. Le motif le plus communément 
admis est que généralement le fromage 
était fabriqué en faisant cailler le lait dans 
une partie de l’estomac d’un veau, la 
caillette, qui n’est en principe pas cacher 
si le fabricant n’est pas juif. Le Rambam 
retient cet avis (Maakhalot assourot 3,13-
14) mais explique que la guezera s’applique 
à tous les fromages fabriqués par un non-
juif, même si l’emprésurage a été effectué 
avec de la présure cacher (à son époque ils 
utilisaient des herbes ou des jus de fruits) 
car le décret n’est pas explicitement lié à 

une raison précise. Il faudrait donc un autre 
beth din supérieur au premier en quantité et 
en qualité pour l’annuler. Néanmoins, Tossfot 
retiennent une autre raison à l’interdit qui ne 
s’applique plus de nos jours, et selon eux, 
si aucun problème de cacherout concernant  
les matières premières ne se pose, ce 
fromage serait autorisé. Cet avis est connu 
comme étant celui des sages de Narbonne, 
et certaines communautés italiennes ont 
coutume de le suivre. 

Le Choulhan Aroukh (Y.D. 115,2) tranche 
comme le Rambam et interdit strictement 
tous les fromages qui n’ont pas été fabriqués 
par un juif, même si tous les ingrédients sont 
cacher. Cette position est celle qui fait autorité 
sans discussion. 

Le Rama pense qu’il suf� t qu’un juif assiste à 
la fabrication du fromage et s’assure que tout 
est cacher pour que le produit soit autorisé. 
Cependant, le Chakh et le Taz réfutent cet avis 
et imposent que le juif fabrique lui-même le 
fromage, c’est-à-dire incorpore la présure qui 
va faire cailler le lait. Certains décisionnaires 
ashkénazes suivent néanmoins la koula 
du Rama, mais pour les Sefaradim il est 
indispensable que le fromage soit fait par un 
juif. C’est ce qui est réalisé dans toutes les 
fabrications sous contrôle rabbinique : mis à 
part la véri� cation des matières premières, 
le surveillant doit réaliser l’emprésurage. De 
même, il sera indispensable de cachériser 
les bacs ayant servi à saler les fromages 
non-cacher  : en vertu du principe de malia’h 
kimvouchal (un salage équivaut à une cuisson), 
ces bacs sont considérés comme ayant été 
contaminés à chaud par des produits interdits. 
Bien que de nos jours l’utilisation de présure 
animale est rare (sauf pour les fromages AOC 



6

où le cahier des charges l’impose souvent), et 
qu’il est plus économique et plus simple pour 
les fabricants d’utiliser des produits d’origine 
végétale, microbienne ou synthétique (qui ne 
posent pas de problème de cacherout), il est 
impossible de consommer un fromage sans 
surveillance rabbinique, c’est-à-dire fabriqué 
par un juif, même si tous les ingrédients 
sont autorisés. De même, un fromage vendu 
avec un tampon de cacherout ne pourra 
jamais être acheté sans surveillance, même 
si tous la composition est la même : il s’agit 
d’une fabrication spéciale réalisée par un 
mashguiah. 

Pour information, il faut noter que de 
nombreux avis, à la suite de Rabbi Akiva 
Eigger, permettent à un juif d’utiliser la présure 
provenant d’un veau cacher pour fabriquer du 
fromage, et ce n’est pas considéré comme un 
mélange de lait et viande (le développement 
halakhique est trop long et complexe pour 
être exposé dans notre cadre).

Les autres produits laitiers fermentés

A côté des fromages, il se trouve de nombreux 
produits obtenus à partir de lait transformé par 
des ferments lactiques, mais sans utilisation 
de présure d’aucune sorte  : les yaourts, les 
fromages blancs, les spécialités fromagères 
comme le cottage ou le fromage à tartiner (cream 
cheese, « Tartare », « Boursin » …). Le décret 
des rabbins interdisant les fromages des non-
juifs s’applique-t-il aussi ? Les décisionnaires 
sont partagés : le Péri H’adach considère que le 
lait aurait fermenté de lui-même, les ferments 
lactiques n’ont fait qu’accélérer un processus 
naturel. C’est donc différent du fromage 
où sans l’emploi de présure la coagulation 
n’aurait jamais pu se faire. Il exclut donc ces 
produits de l’interdiction rabbinique. Le Iguerot 
Moché accepte ses arguments. C’est sur cet 
avis que s’appuient les autorités qui autorisent 
ces produits sans surveillance. En revanche, le 
Radbaz, le Aroukh Hachoulh’an et rav Wozner 
ne font aucune distinction, et imposent pour 
ces produits aussi une fabrication par un juif.

Les sous-produits fromagers

Comme nous l’avons vu, lorsque l’extrait 
sec est séparé de la partie liquide du lait, 
un sous-produit qui peut être appelé petit 
lait, lactosérum, caséine ou protéine de 
lait, est obtenu. Autrefois, c’était considéré 
comme un résidu qui était jeté. Mais la perte 
était conséquente  : il faut 10 litres de lait 
pour fabriquer 1 kilogramme de fromage. 
L’industrie agro-alimentaire moderne, qui 
cherche à optimiser toutes ses ressources, 
s’est rendu compte que ce liquide était riche 
en nutriments, et l’utilise donc maintenant 
dans de nombreux produits  : chocolats, 
yaourts, biscuits, pâtes à tartiner, glaces, 
barres protéinées, alimentation infantile… Il 
remplace totalement ou partiellement le lait 
pour un meilleur coût de revient.

Cependant, il s’agit bien d’un sous-produit de 
l’industrie fromagère. Est-il interdit comme le 
fromage d’où il a été extrait et donc interdit par 
décret rabbinique ? Là encore, les avis sont 
partagés parmi les décisionnaires. Rav Moché 
Feinstein (Y.D. 3,17) considère que le produit 
est complètement dénaturé, c’est un déchet 
comme de l’eau et non plus du lait, il est donc 
parve. D’autres l’autorisent en considérant 
que ce n’est pas du fromage, mais il reste 
‘halavi et aura le même statut que le lait (avec 
les éventuelles autorisations du ‘halav akoum 
selon les avis). C’est notamment la position 
des organismes de cacherout américains OU 
et OK, destinés à un large public. D’autres 
encore font la distinction entre un lactosérum 
extrait à froid (qui sera comme du lait) et 
celui extrait à chaud (au dessus de 45°), où 
la cuisson du mélange fera que le goût du 
fromage se transmettra au lactosérum, et le 
rendra donc interdit (Chilté Guiborim, Chevet 
Halevy). Cet avis est retenu par le Beth din de 
Paris et le grand rabbinat d’Israël. En� n, les 
avis les plus stricts le considèrent comme du 
fromage et l’interdisent dans tous les cas 

(Darke techouva, rav Weitman).



7

La bérakha des aliments 
au cours du repas

 Rav Ethan CohenH A L A K H A

Principe connu :

Lorsqu’on mange un repas de pain, les 
aliments sont acquittés par la ברכה
(bénédiction) effectuée sur ce dernier (sous 
certaines conditions).

Qu’y a-t-il de spécial dans le pain ?

Le pain est l’aliment primaire, l’aliment 
essentiel pour la subsistance de l’homme.

Il s’agit de celui qui rassasie le plus. À ce 
titre, il devient l’aliment suprême.

En effet on retrouve cela dans plusieurs 
: פסוקים

ארץ אשר לא במסכנות   תאכל בה לחם  ... ואכלת
ושבעת... דברים  ח, ט-י

«Une terre sur laquelle tu ne mangeras pas de 
pain dans la médiocrité… tu mangeras et tu 
te rassasieras…” ( Dévarim 8, 9-10)

כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם  כי על כל מוצא 
פי ה’ דברים ח, ג

‘’Car ce n’est pas que grâce au pain que 
l’homme vivra, mais grâce à la parole 
d’Hashem que celui-ci vivra” (Dévarim 8,3)

Quel rapport entre sa supériorité et le 
principe énoncé ?

Au vu de ses qualités nutritionnelles, le pain 
devient l’emblème et l’aliment phare de la 
.(repas) סעודה

De ce fait, la plupart des aliments consommés 
au cours du repas ne sont qu’accessoires à 
ce dernier.

Le Talmud1 nous enseigne que pour cela la 
bénédiction du pain les acquittera.  

Du coup, tous les aliments sont acquittés ?

On peut distinguer 3 catégories :
1. Les aliments qui viennent agrémenter le pain 

(exemple: les salades cuites). Accompagnant 
le pain, ils lui deviennent annexes. Puisque 
ces aliments sont majoritairement mangés 
avec le pain, ils seront acquittés de la 
bérakha, même si l’on vient à les manger au 
cours du repas, sans pain2.

1  Brah’ot 41b 
2  Talmidei Rabbeinou Yona ibid.

2. Les aliments qui viennent pour rassasier 
comme les féculents, la viande, le poisson, 
les œufs. En effet, puisque ces aliments 
partagent le même but que le pain, ils 
deviennent partie intégrante de la סעודה
et se lient donc au pain, qui les acquittera 
de la bérakha3.

3. Catégorie discutée : les aliments qui 
viennent ouvrir l’appétit (exemple: 
olives). Incitant à la consommation, ils 
deviennent ainsi secondaires au pain 
qui les acquittera4. Cependant, certains 
décisionnaires pensent que le pain 
n’acquitte pas cette catégorie.

Bien que l’on puisse s’appuyer sur le premier 
avis5, les gens plus scrupuleux veilleront à 
goûter ces aliments avec Bérakha, avant 
la Nétilat yadaim (ablution) et Motsi, en 
quantité inférieure à Kazayit (≈25 cm³, voir 
décisionnaires) tout en pensant à acquitter 
ceux que l’on consommera au cours du repas6.

3  Tosfot ibid., Rosh siman 26
4  Cha’ar Hatsiyoun 177,45
5  Michna Béroura 174,39
6  Birkat Hashem tome 3 10,66. Voir aussi Kaf Hah’ayim 
177,10



8

Même si je mange très peu de pain ?

En mangeant qu’une petite quantité de pain, 
il sera dif� cile de dire que ces aliments sont 
acquittés puisqu’ils ne deviennent accessoires 
que dans un contexte de repas de pain7.

C’est pour cela qu’a priori, on devra manger 
au minimum un Kazayit de pain voire Kabeitsa 
(≈50 cm³, voir décisionnaires)8.

Comment procéder pour les aliments non-
acquittés?

Les aliments n’appartenant à aucune de ces 
3 catégories ne pourront être acquittés par le 
pain.

Prenons l’exemple des fruits : ils ne sont pas 
consommés avec le pain et ne viennent pas 
pour rassasier ni pour ouvrir l’appétit mais 
plutôt pour délecter le palais.

On devra donc faire la bérakha avant de les 
manger.

Par contre, on ne récitera pas la bérakha 
A’harona (post-consommation) sur ces 
aliments mangés au cours du repas, car le 
Birkat Hamazon les acquittera.

En effet, la bérakha du Motsi n’acquitte de 
bérakha richona (pré-consommation) que les 
aliments appartenant à l’une des 3 catégories, 
alors que le Birkat Hamazon acquitte tous ce 
qui a été consommé au cours du repas (même 

7  Maguen Avraham 177,1
8  Piské Téchouvot 177,1 et Michna Béroura ich matsliah 
page עט note 4

si consommé pour se délecter)9.

Qu’en est-il des légumes crus ?

Cas concret : salades de carottes crues, 
concombres, fenouils… pendant le repas de 
chabbat.

On ne les mange pas avec le pain et a priori 
ils n’ont pas pour but de rassasier.

Le Michna Béroura10, le Beit David11 et le 
‘Hida12 tranchent que l’on devra réciter la 
bérakha avant de les consommer.

Le Birkat Hashem13 nous dispense de bérakha 
en af� rmant qu’ils viennent ouvrir l’appétit et 
sont, par conséquent, acquittés par le pain.

Rav Sheinberg14 pense que de nos jours ils 
viennent dans le but de rassasier et donc le 
pain les acquittera.

Comme pour la catégorie 3, ceux qui ne feront 
pas de Bérakha auront sur qui s’appuyer mais 
pour sortir de tout problème, on récitera la 
Bérakha sur ces salades avant Nétilat yadaim 
et Motsi, en veillant à en manger en quantité 
inférieure à Kazayit et à les acquitter pour 
l’intégralité du repas.

9  Tour 177,1
10  177,5
11  Orah’ H’aïm Chap. 85
12  Birkei Yossef 177,1
13  Tome 3 10,65
14  M”B dirshu 177 note 12



La Michna (rosh hashana 1,1) nous enseigne 
que le jour de tou bichevat est le rosh hashana 
de l’arbre. Le Choulhan aroukh (ora’h ‘haim 
131,6) en déduit que l’on ne fait pas de 
ta’hanoun ce jour-là, et le Gaon de vilna 
explique que c’est parce que chacun des 4 
rosh hashana cités par la michna est un yom 
tov. Le Maguen avraham apporte au nom du 
Tikoun issakhar que les ashkénazim ont le 
minhag de multiplier les sortes de fruits ce 
jour-là, et bien que certains voient en cela un 
simple rappel que l’on passe dans la nouvelle 
année concernant les troumot oumaassrot, on 
retrouve dans les sfarim hakdoshim qu’il faut 
multiplier les sortes de fruits ce jour-là pour 
accomplir l’ordre d’Hachem à Adam harishon :  
« de tout arbre du jardin tu mangeras »1. Bien 
que la profondeur réelle de ce commandement 
nous échappe, tentons de comprendre l’idée 
de ce minhag.  

A ce sujet, la Guemara (taanit 11a) nous 
présente une divergence concernant celui qui 
jeûne volontairement. Selon Chmouel, il est 
appelé fauteur : il déduit cela du fait que le 
nazir apporte un korban ‘hatat pour expier une 
faute et Rabbi Elazar Hakapar explique que la 
faute du nazir est de s’être privé du vin. Selon 
Rav Elazar (un autre avis) il est appelé kadosh 
comme le nazir est appelé kadosh. 

1  Voir aussi Yéroushalmi (Kidouchin 84) qui apprend 
cette mitsva de l’interdit de détruire des arbres fruitiers.

Se priver de nourriture est une faute, car en 
mangeant on est censé se lier à Hachem et se 
délecter de lui comme un nourrisson qui tète 
du sein de sa mère, se délecte de son lait, se 
procure de l’énergie et en cela pro� te du lien 
affectif qui se crée avec sa mère qui le nourrit. 
Hachem nous nourrit de la même façon et le 
moment du repas est donc un moment de lien 
intense avec lui et en particulier, le moment de 
la berakha2. Au début de parachat ekev, Moché 
rabbénou enseigne qu’Hachem nous a donné 
la manne pour nous apprendre à manger : on 
ne se nourrit pas juste de pain en soi, mais 
du fait qu’il sorte de la bouche d’Hachem3. 
C’est pourquoi, cette prise d’énergie et ce 
délice de saveurs se transforme en délice 
d’Hachem qui nous nourrit4. C’est ce que nous 

2  Voir Brakhot 35a où ‘Hazal enseignent que celui 
qui mange sans berakha est comme s’il pro� tait de la 
propriété d’Hachem (hekdesh) sans permission et cela 
est appelé du vol. Par la berakha, on loue Hachem sur 
cette nourriture qu’Il nous donne. En prenant conscience 
de ce don, Hachem nous fait passer ce met de Sa 
propriété à la nôtre.
3  La manne descendait du ciel au palier de chaque 
maison. De plus, la manne est la nourriture des anges, se 
nourrissant exclusivement de la lumière de la chékhina, 
elle est la matérialisation de cette lumière (voir Ramban 
parachat béchala’h). Hachem nous a montré, qu’Il était 
la source de la vie et du délice.
4  Voir Sforno là-bas. On comprend ainsi le din de 
’’‘haviv’’ (choul’han aroukh ora’h ‘haim 211,1-2 surtout 
d’après le Rambam), l’aliment que l’on apprécie le plus 
a préséance pour la berakha et acquitter les autres, 
pour avoir le plus de kavana dans la berakha.

9

Tou bichevat : apprendre à manger
CA L E N D R I E R Rav Betsalel Cohen



enseignent ‘hazal (avot 3,3) : trois personnes 
qui mangent sur une même table et disent 
des divré torah, c’est comme s’ils mangeaient 
à la table d’Hachem, car ils montrent que ce 
sont ces paroles d’Hachem qui les font vivre, 
desquelles ils puisent leur énergie. 

Mais un danger évident se présente au moment 
du repas, celui de ne pas effectuer ce travail 
de réception et se perdre dans les plaisirs 
matériels de la nourriture en soi et imaginer y 
trouver un plaisir (et automatiquement devenir 
plus matériel et s’éloigner du véritable plaisir, 
la perception et la proximité d’Hachem). 
C’est la suite de la michna précédente, trois 
qui mangent ensemble et ne parlent pas de 
Torah, c’est comme s’ils mangeaient de la 
nourriture apportée à une idole. Le fait même 
de s’imaginer tirer de l’énergie et du plaisir 
indépendamment d’Hachem est un acte 
apparenté à de l’idolâtrie. 

Ce sont les deux facettes du nazir et de celui 
qui jeûne  : d’un côté, il manque un délice 
d’Hachem et c’est une faute, mais de l’autre 
côté, il fait cela par crainte de tomber dans 
les plaisirs matériels de la nourriture et pour 
cela il est appelé kadosh5.

A présent, nous comprenons bien l’ordre 
d’Hachem donné à Adam Harishon de 

5  Nous comprenons ainsi le comportement de 
certains gdolim comme Rav Steinman Zatsa”l qui ne 
se nourrissait en semaine que de bouillie d’orge, par 
crainte de tomber dans un plaisir de nourriture purement 
matériel.

manger de tous les arbres du jardin, car 
cette dimension de « délice d’Hachem » est 
d’autant plus présente dans les fruits de 
l’arbre qui étaient la nourriture de l’homme 
par excellence6, les légumes étant pour les 
animaux. Hachem nous propose ces fruits à 
notre portée sur les branches d’arbre sans 
avoir besoin de se baisser, nous les mettant 
ainsi directement en bouche. Par extension, 
cette dimension est encore plus présente en 
Erets Israel où Hachem réside parmi nous 
et comme l’explique le Ba’h, en mangeant 
les fruits d’Erets Israël, on se nourrit de la 
chékhina7. C’est ce que l’on voit dans le 
targoum Ounkélos sur la brakha de Naftali 
qui va avoir des fruits extraordinaires8 dans 
sa terre et va faire de belles Berakhot (imré 
chafer). 

Nous saisissons maintenant un peu plus Tou 
Bichevat. C’est le moment où l’on commence 
à se délecter d’Hachem en mangeant les 
fruits qu’Il nous tend et nous demande de 
goûter pour nous en délecter. 

6  Voir Tsla’h (brakhot 35a) qui explique que c’est pour 
ça qu’il y a une brakha spéci� que de «boré péri haets».
7  C’est ce que l’on demande dans al hami’hya sur ces 
fruits que l’on puisse retrouver notre terre, se nourrir de 
ses fruits et en cela se remplir de kédousha vétahara. 
8  Voir Brakhot 44a où l’on parle de ces fruits guinossar 
que les amoraim mangeaient abondamment.

10

La place de l’enfant au sein du foyer
Rav Ephraim PerezE D UCAT I O N

Comme on le sait, dans le judaïsme, il existe 
un commandement d’amener des enfants 
au monde. Ce n’est que dans certains 
cas, sur l’instruction d’un rabbin quali� é, 
qu’il est permis d’empêcher ou de différer 
l’accomplissement de ce commandement. 
C’est pourquoi il est courant de trouver des 
familles nombreuses. Chaque enfant est un 
monde à part, avec ses propres traits de 
caractère, ses qualités, ses forces et ses 
faiblesses. C’est dans ce sens que le roi 
Salomon a dit : « Éduque le jeune selon sa 
voie », c’est-à-dire que chaque enfant a une 
voie qui lui est propre pour son éducation. De 
là, nous apprenons que chaque enfant a des 
besoins qui lui sont spéci� ques.

M É D EC I N E

M I S E  E N  PAG E  -  L I O R  H A E H N E L  -  F LY E R P RO. O RG



11

Il arrive que, dans une famille, certains 
enfants aient des besoins qui exigent des 
parents qu’ils investissent davantage en eux 
qu’en d’autres. Il se peut alors que, pour 
cette raison, on oublie les autres et qu’on ne 
leur donne pas la place qui leur revient. En 
général, ces enfants ne demandent pas et 
ne revendiquent pas leur place, comme s’ils 
y renonçaient — non pas parce qu’ils n’en 
ont pas besoin, mais peut-être parce qu’ils 
pensent que leurs parents sont occupés avec 
les autres. Et nous, parents, pouvons avoir 
l’impression qu’ils n’en ont peut-être pas 
besoin.

Il faut cependant savoir que chaque enfant, 
même le plus sensible et le plus discret, a 
besoin d’une attention particulière qui lui est 
destinée. Ce manque peut in� uencer sa vie 
future.

Il est important de comprendre pourquoi 
cette attention particulière est vitale et 

indispensable à la croissance et à l’équilibre 
psychique de l’enfant. Le moteur de la vie est 
la motivation, la raison de vivre. Une personne 
qui ne se sent pas considérée aux yeux des 
autres peut ressentir qu’elle n’a pas de droit 
à l’existence ; par conséquent, sa motivation 
diminuera. Le carburant de la vie est la 
reconnaissance : lorsqu’une personne se sent 
appréciée, cela lui donne la force de continuer 
et de faire face, même aux situations dif� ciles.

Ainsi, dans l’âme de l’enfant, il est 
indispensable qu’il reçoive le sentiment 
qu’il existe et qu’il compte, même si nous 
sommes davantage occupés par un autre 
enfant qui demande plus d’attention. Il ne 
s’agit pas de retirer à l’un ce dont il a besoin, 
mais de donner à chacun sa place, a� n que, 
dans l’avenir, il se sente légitime d’exister, 
capable de s’exprimer et de donner son avis. 
Et lorsque nous respecterons ses besoins, 
il aura naturellement de la motivation et 
réussira dans la vie.

Une précision millimétrée.
M É D EC I N E O.S.

Est-ce que la consistance des yeux est plutôt 
dure ou plutôt molle  ? Et bien ni l’une ni 
l’autre, elle est parfaitement réglée.

Chaque seconde de notre vie, une pression 
s’exerce à l’intérieur de nos yeux. Ni trop 
forte, ni trop faible. Juste ce qu’il faut. Cette 
pression s’appelle la pression intraoculaire, 
et sans elle, notre globe oculaire ne tiendrait 
pas sa forme. Il s’effondrerait sur lui-même, 
incapable d’assurer sa fonction visuelle. 
Pourtant, cette pression est maintenue 
avec une précision remarquable grâce à un 
système de régulation aussi sophistiqué 

qu’un thermostat.

La pression intraoculaire est principalement 
déterminée par un liquide transparent produit 
à l’intérieur de l’œil : l’humeur aqueuse. Ce 
liquide ne doit pas être confondu avec les 
larmes (qui coulent à l’extérieur de l’œil), 
car il circule à l’intérieur du globe oculaire. 
Il est produit en continu par le corps ciliaire, 
situé derrière l’iris, à une vitesse moyenne de 
2,5 microlitres par minute. En comparaison, 
une goutte de pluie contient environ 50 000 
microlitres.

M I S E  E N  PAG E  -  L I O R  H A E H N E L  -  F LY E R P RO. O R G



12

Mais pour que la pression reste stable (entre 
10 et 21 mmHg, soit environ 20 fois moins 
que la pression atmosphérique), il ne suf� t 
pas de produire l’humeur aqueuse. Il faut 
aussi l’évacuer, et exactement au même 
rythme.

Une évacuation ultra-maîtrisée

Ce � uide s’écoule principalement à travers 
un minuscule canal situé à la jonction entre 
l’iris et la cornée, dans ce qu’on appelle 
l’angle irido-cornéen. C’est là que se trouve 
un véritable � ltre biologique : le trabéculum,
sorte de passoire microscopique, qui laisse 
passer l’humeur aqueuse vers le canal de 
Schlemm, puis dans les veines épisclérales.

Ce système d’évacuation a une � nesse 
inouïe: le trabéculum est constitué de 
feuillets cellulaires poreux, qui s’adaptent et 
se renouvellent selon les besoins. Un simple 
déséquilibre entre production et évacuation, 
de quelques microlitres par minute, peut 
suf� re à faire grimper la pression intraoculaire 
et provoquer des dégâts irréversibles.

Quand l’équilibre se rompt

C’est précisément ce qui se passe dans 
le glaucome, une maladie silencieuse, 
progressive, mais redoutable. Le glaucome 
est la 2e cause de cécité dans le monde, et 
touche plus de 80 millions de personnes dans 
le monde, soit 3% de la population occidentale 
et jusqu’à 8 % des adultes de plus de 70 ans.

Rarement, l’angle irido-cornéen est trop étroit 
voire fermé, le liquide intra-oculaire ne peut 
plus s’évacuer puisqu’il n’arrive plus au 
trabéculum, l’œil devient alors douloureux et 
la vue baisse brutalement. C’est le glaucome 
aigu à angle fermé. Dans d’autres cas, ce 
trabéculum devient moins ef� cace avec l’âge. 
L’humeur aqueuse s’accumule, la pression 
augmente, et comprime les � bres du nerf 
optique, qui transmet les images au cerveau. 
Cette pression prolongée peut détruire petit 
à petit le champ visuel périphérique, souvent 
de façon silencieuse. Il s’agit du glaucome 
chronique à angle ouvert.

Sans traitement, les lésions du nerf optique 
sont irréversibles. Mais dépisté à temps, le 
glaucome peut être freiné grâce à des collyres 
hypotonisants, des traitements laser ou 
parfois une chirurgie � ltrante.

Un équilibre dynamique

Le plus fascinant reste la capacité de l’œil 
à réguler en permanence cette pression. Le 
corps ciliaire adapte la production selon les 
besoins. En cas d’effort physique, de stress 
ou de variation posturale, la pression � uctue, 
mais revient toujours à l’équilibre. C’est 
un système homéostatique � nement réglé, 
qui fonctionne nuit et jour, sans bruit, sans 
fatigue. Un véritable exemple de régulation 
biologique intelligente.

Et ce système est redondant : en plus du 
trabéculum, une voie d’évacuation secondaire
existe, dite «uvéosclérale», qui permet de 
dériver une partie du liquide à travers les 
tissus environnants, ajoutant une sécurité au 
dispositif.

À l’échelle microscopique, ce ballet 
hydrodynamique est orchestré par des 
cellules, des pompes ioniques, des gradients 
de pression et des protéines régulatrices. Tout 
cela dans un espace de quelques millimètres.

Les chirurgiens et chercheurs s’efforcent 
d’imiter cette mécanique avec des implants 
drainants, des valves de glaucome, des 
microstents. Mais aucun dispositif arti� ciel 
n’a encore égalé la performance naturelle du 
système trabéculaire.

Une pensée à méditer

Peut-on vraiment imaginer qu’un tel système 
soit le fruit du hasard ? Que des milliards 
d’humains puissent réguler à la perfection 
leur pression intraoculaire sans le moindre 
contrôle conscient, et sans un plan initial 
savamment conçu ?

Chaque matin nous récitons la bénédiction 
« Celui qui ouvre les yeux des aveugles ». A 
chaque instant de notre vie, Hachem permet 
cette régulation � ne permanente, invisible et 
vitale nous sauvant de la cécité. 

Le maintien de la pression intraoculaire est 
un bijou de précision. Elle permet à notre 
globe oculaire de maintenir sa forme, sa 
transparence et sa capacité à transmettre 
l’image. Elle nous rappelle que, derrière 
chaque fonction corporelle, aussi discrète soit-
elle, se cache une orchestration millimétrée, 
digne des plus grands ingénieurs.

Le temps que vous lisiez cet article, une 
quantité précise d’humeur aqueuse a été 
sécrétée, � ltrée et équilibrée. Silencieusement. 
Inlassablement. Et l’on voit.


