B

g2, )HALSHELET :
MAG ¢ &

SCIENCES page 02
oVwN PYYN 139 NN
I’y a pas de limite a l'intelligence !

LITIGE FINANCIER page 04

Une information a ne pas révéler

CACHEROUT =520
Les produits laitiers : part 2

HALAKHA page 07

La bérakha des aliments
au cours du repas

CALENDRIER page 09
Tou Bichevat : apprendre a
manger
EDUCATION
Laplace del'enfant
~ ausein du foyer

L)

~ MEDECINE A et
Une précision milliméﬁ:éﬂ

Ce magazine est offert :

Hatslaha w nNYI NHYHY
pour la famille DYV apy’

Mike Moché Krief 0NN IMON )2

Chef a domicile L4
Chefbenjiz6@gmail.com

www.shalshelethews.com




QYN TPUYN 139 NN
IIn'y a pasde limite a I'intelligence !

Pr. Daniel Nessim

Notre cerveau est un des organes les plus
incroyables de notre corps. Avec ses 1,4 Kg, il
ne pése qu’un peu plus de 2% de notre poids
total, bien qu’il consomme 20% de I'énergie
du corps. Il est composé d’environ 86 milliards
de neurones, capables d’établir jusqu’'a
10.000 connexions synaptiques chacun, soit
un total estimé a plus de 100.000 milliards
de synapses ! Et le tout ne consomme qu’une
vingtaine de Watt, I’équivalent d’une ampoule
électrique.

Aujourd’hui, tous sont fascinés par
I'intelligence artificielle, la IA. Mais, mis a part
son grand pouvoir de calcul di a son nombre
énorme de nceuds, la IA ne rejoindra jamais
le cerveau en ce qui concerne la créativité,
sans parler de sa consommation énergétique
exagérée : 415 TWh en 2024, soit 1.5% de
I’énergie mondiale !

Malgré les énormes progrés scientifiques
sur le corps humain, on est trés loin de
comprendre comment le cerveau marche
vraiment. Je peux maintenant essayer de me
rappeler de ma tante Yvette a’h et de voir son
image dans ma téte, ou méme me rappeler
de moments spécifiques passés ensemble,
ou de mots qu’elle m’avait dit. Et pourtant, si
I’on faisait une IRM (Imagerie par Résonance
Magnétique), on ne verrait pas I'image de
ma tante, mais des parties spécifiques de
mon cerveau S’illumineraient sans aucune
connexion apparente avec I'image visualisée.
Des milliers de signaux électriques dans le
cerveau vont correspondre a une visualisation
spécifique. C'est ce que le professeur Wilder
Penfield avait démontré avec sa fameuse
expérience ol, en stimulant des régions
spécifiques du cerveau, ses patients se
rappelaient en grand détails d’expériences
qu’ils avaient vécues dans leur enfance. Donc
toutes nos expériences sont la, stockées
dans notre boite cranienne. Le probléme de
la mémoire n’est pas le stockage mais le
rappel de I'information : nous avons tous une
mémoire photographique mais seulement
certains sont capables de puiser I'information
quand ils ont en besoin.

Alors que notre compréhension du cerveau au
niveau physiologique est encore trés limitée,

nous savons beaucoup sur la fonctionnalité
du cerveau. Howard Gardner avait formulé sa
théorie des intelligences multiples : logico-
mathématique (nombre / raisonnement),
linguistique (mot-smart), spatiale (image-
smart), corporel-kinesthésique (corps-smart),
musicale (son-smart), interpersonnelle
(gens-smart), intrapersonnelle (soi-smart), et
naturaliste (nature-smart). Donc, quelqu’un
peut étre trés fort en maths mais se perdre
trés facilement. Quelle est votre intelligence
dominante ?

Un des aspects les plus fascinants est
celui de la neuroplasticité. C’est la capacité
remarquable du cerveau a se réorganiser, a
créer de nouvelles connexions neuronales, et
a modifier ses réseaux tout au long de la vie, en
réponse a l'apprentissage, aux expériences,
ou méme a des lésions, le rendant ainsi
malléable et capable d’adaptation. Je voudrais
détailler ici quelques exemples fascinants.

Nous savonstous que lesaveugles développent
une grande capacité a distinguer les sons,
ce qui leur permet d’étre autonomes. Je me
rappelle le guide au musée des aveugles a
Holon, aveugle depuis la naissance, qui me
disait de me tenir droit ! Comment savait-il
que j'étais courbé ? Il m’a fait remarquer la
différence de ma voix en me tenant droit et en
étant courbé !

Un exemple fascinant de neuroplasticité
est fourni par un dispositif qui permet aux
aveugles de voir avec la langue — oui, avec
la langue ! C’est un dispositif ou une caméra
mise sur la téte du patient, traduit I'image en
impulsions électriques sur une petite sucette
plastique que I'aveugle pose sur la langue, un




/

organe trés sensible. Aprés une période de
formation, ces patients aveugles pouvaient
conduire un Vvélo ou passer et recevoir le
ballon avec leur fils en voyant I'image avec
leur langue !

Un cas extréme qui montre la neuroplasticité
du cerveau est le cas d’enfants qui, a la suite
d’'une épilepsie catastrophique due a une
Iésion congénitale sévére de I’hémisphére
gauche, ont subi une hémisphérectomie
fonctionnelle  gauche, c’est-a-dire une
déconnexion quasi compléte de I’'hémisphére
normalement dominant pour le langage.
Pronostic : langage perdu a vie. Et pourtant,
aprés quelques années ces enfants
développent un langage fonctionnellement
normal, avec syntaxe et compréhension
grammaticale correctes ! Le langage a
entierement migré vers I’hémisphére droit,
normalement non dominant — organisation
spatiale différente, mais fonction équivalente.
Plus [lintervention est précoce, meilleure
est la récupération. Malheureusement, chez
I’adulte la récupération est quasi nulle.

Un cas plus commun est celui des patients
qui, aprés une Iésion due a un AVC, apprennent
a remarcher. Ici aussi, des zones intactes du
cerveau peuvent reprendre les fonctions des
zones détruites. C’est une reprogrammation
du cerveau par l'usage.

Ces exemples, et beaucoup d’autres que
I'on n'a pas cité, montrent que le cerveau
se réorganise, se reconstruit, et réattribue
ses fonctions. La neuroplasticité existe a
tout age, méme si elle est au maximum chez
les enfants, et dépend de I'’entrainement, de
la répétition, de l'intensité, et du contexte
émotionnel.

\a .

Comment entrainer sa propre neuroplasticité ?
J’ai posé la question a ChatGPT et j’ai obtenu
en premier d’apprendre quelque chose de
difficile. J'ai alors demandé sur I'étude de la
Guemara et j'ai obtenu la réponse suivante :
« L'étude de la Guemara est en réalité I'un
des entrainements de neuroplasticité les plus
puissants qui existent, a condition de I'étudier
de la bonne maniére ». Et il ajoute d’étudier
avec effort réel, a haute voix, avec une
havrouta, et de suivre la logique. Nos Sages
nous ont préparé un document incroyable qui
nous permet de garder notre précieux cerveau
en pleine forme.

Peut-étre savezvous que les Coréens ont
institué I’étude du Talmud dans leurs écoles.
IIls se sont apercus que plus de 20% des prix
Nobel ont été attribués a des Juifs, un peuple
qui ne représente que moins de 0,2% de la
population. Les Coréens ont compris que ce
qui fait les Juifs tellement intelligents c’est
le Talmud, et donc ils ont institué leur étude
comme obligatoire dans leurs écoles pour
devenir des génies comme les Juifs ! Mais,
et c’est triste a dire, la trés grande majorité
des prix Nobel Juifs n’étudient pas le Talmud !
Je vais oser dire que c’est le Talmud qui a
été étudié par les parents et grands-parents
de ses prix Nobel qui a laissé une empreinte
dans leur cerveau au niveau de leur désir
d’apprentissage. Et il faut savoir que nous
étudions le Talmud pour connaitre la vérité, le
Emeth, pour se rapprocher de Hachem — que
cela aide notre neuroplasticité ou intelligence,
c’est seulement un bénéfice secondaire.

Remercions HaKadoch Baroukh Hou pour
ce merveilleux cadeau qui est le cerveau et
prenons soin de lui en le maintenant en pleine
forme en étudiant Sa Torah HaKédocha et le

Talmud.
science613miracles@gmail.com



Une information a ne pas révéler

LITIGE FINANCIER

REGLEMENT DE LITIGE, REDACTION
DE TESTAMENT ET HETER ISKA:

Rav Réouven Cohen \g“ ‘,.\}
. . IN_748l 06 66 90 51 78
Av Beth Dine «Michpat Chalom» e e e e

BETH DIN

—

David cherche un appartement sur Natanya.
Il s’adresse a son ami Dédé qui est agent
immobilier. Dédé lui fait visiter plusieurs
appartements, mais aucun ne lui plait.
David rencontre un jour Yossi qui cherche
lui aussi un appartement, et lui décrit 'un
des appartements qu’il a visité avec Dédé.
Yossi se met directement en contact avec
le propriétaire et achéte [I'appartement.
Aujourd’hui, il se demande s’il doit payer une
commission a Dédé puisque [I'information
provient de lui.

Réponse David n’avait pas le droit de
transmettre a Yossi les informations sur
cet appartement a vendre. Mais s’il n’a pas
agi par malice pour éviter a Yossi les frais
d’agence, ni lui ni Yossi ne doivent payer de
frais d’agence a Dédé.

Développement I faut savoir qu’il est
strictement interdit de révéler une information
professionnelle, méme si I’'on ne nous a pas
demandé de la garder secréte (Guémara Yoma
4b, voir a ce sujet ‘Hafets ‘Hayim 2 ;27).
David a donc mal agi en informant Yossi de
cet appartement a vendre ; il aurait dd le
diriger vers Dédé. Reste a savoir si Yossi ou
David doivent quelque chose a Dédé. Il faut
savoir qu’un agent immobilier mérite salaire
pour deux raisons : a) s’il a été contacté et
mandaté, il doit recevoir un salaire au méme
titre qu’un employé payé a la tache et pas a la
durée dutravail. Satache consiste a cloéturer un
contrat de vente engageant définitivement les

.- LY

parties. b) s’il présente un bien ou un client,
sans en étre mandaté, il a droit a un salaire
pour le profit qu’il a causé au vendeur ou a
I'acheteur (Gaone de Vilna, ‘Hochen Michpat
185 ; 13). C’est le principe de yoréd'. Mais
faut-il encore qu’il ait travaillé pour lui dans
I'intention d’étre rémunéré. David a demandé
a Dédé ses services sans finalement en
profiter, tandis que Yossi en a profité sans que
Dédé n’ait travaillé pour lui. DEdé ne mérite
donc aucun salaire. Mais tout cela est valable
seulement si David a visité 'appartement au
début pour lui-méme au départ. Par contre, s'il
I’a fait par malice pour éviter a Yossi les frais
d’agence, Yossi devra bien sir payer Dédé. En
effet, sans le savoir, Dédé a travaillé depuis
le départ pour Yossi. Il en sera de méme si
David a transmis I'information concernant cet
appartement pour faire profiter Dédé de la
commission. En fait, il a effectué en faveur de
Dédé un travail d’agent et devient son envoyé
sans méme |'avoir averti. C’est le principe de
zakhine?. Dans ce cas-la, Yossi devra payer les
frais d’agence a Dédé.

1 Si quelqu’'un améliore la propriété de son prochain
sans avoir été sollicité pour le faire, par exemple en
plantant un arbre sur un terrain adapté, le propriétaire
du terrain est tenu de lui payer un salaire selon le profit
qu’il en a tiré, méme s’il ne I'a pas demandé (Choul’han
Aroukh 375 ; 1).

2 Celui qui devient émissaire de fagon tacite dans
I'intérét évident de son prochain




Les produits laitiers partic 2

CACHEROUT
Franck Delache

Aprés avoir étudié précédemment les produits
simples dérivés du lait (beurre, poudre
de lait), nous allons a présent étudier les
produits a base de lait fermenté (fromages,
yaourts, fromages blancs...) et leurs dérivés
(lactosérum, caséine, protéine de lait...)

La fabrication du fromage

[l faut avant tout savoir comment on fabrique
du fromage : a partir du lait, on va ajouter des
ferments lactiques pouraugmenter son acidité,
puis on va le faire coaguler (a I'aide d’une
présure animale, végétale ou microbienne).
Cette opération va transformer le lait liquide en
un produit solide (le caillé) et un sous-produit
(le petit lait). Pour séparer ces produits, on
peut laisser égoutter (fromages a pate molle
type camembert), presser (fromages a pate
plus ferme comme I'emmental) ou chauffer
I'extrait sec (fromages a pate cuite comme
le parmesan). Le fromage sera ensuite salé
dans de la saumure et affiné un certain temps
selon le produit final souhaité.

L'interdiction du fromage des non-juifs

A priori, du point de vue de l'interdit de ‘halav
akoum, le fromage ne devrait pas étre trés
problématique car, comme le beurre dont
nous avons déja parlé, on ne peut le fabriquer
qu’a partir du lait d’'un animal cacher (vache,
chévre ou brebis). Cependant, un autre décret
rabbinique s’applique : la michna dans Avoda
Zara (Perek beth) nous apprend qu’a son
époque, les sages ont décrété l'interdiction
du fromage des non-juifs. Le Talmud (35a)
nous expligue que c’est intentionnellement
que la raison de cette interdiction n’a pas été
explicitée, car c’était a I’époque une nouvelle
mesure, et les rabbins n'ont pas voulu
susciter la polémique sur leurs motivations.
Néanmoins, les amoraim proposent plusieurs
explications. Le motif le plus communément
admis est que généralement le fromage
était fabriqué en faisant cailler le lait dans
une partie de l'estomac d'un veau, la
caillette, qui n’est en principe pas cacher
si le fabricant n’est pas juif. Le Rambam
retient cet avis (Maakhalot assourot 3,13-
14) mais explique que la guezera s’applique
a tous les fromages fabriqués par un non-
juif, méme si I'emprésurage a été effectué
avec de la présure cacher (a son époque ils
utilisaient des herbes ou des jus de fruits)
car le décret n'est pas explicitement lié a

une raison précise. |l faudrait donc un autre
beth din supérieur au premier en quantité et
en qualité pour I'annuler. Néanmoins, Tossfot
retiennent une autre raison a l'interdit qui ne
s’applique plus de nos jours, et selon eux,
si aucun probléme de cacherout concernant
les matiéres premiéres ne se pose, ce
fromage serait autorisé. Cet avis est connu
comme étant celui des sages de Narbonne,
et certaines communautés italiennes ont
coutume de le suivre.

Le Choulhan Aroukh (Y.D. 115,2) tranche
comme le Rambam et interdit strictement
tous les fromages qui n’ont pas été fabriqués
par un juif, méme si tous les ingrédients sont
cacher. Cette position est celle qui fait autorité
sans discussion.

Le Rama pense qu’il suffit qu’un juif assiste a
la fabrication du fromage et s’assure que tout
est cacher pour que le produit soit autorisé.
Cependant, le Chakh et le Taz réfutent cet avis
et imposent que le juif fabrique lui-méme le
fromage, c’est-a-dire incorpore la présure qui
va faire cailler le lait. Certains décisionnaires
ashkénazes suivent néanmoins la koula
du Rama, mais pour les Sefaradim il est
indispensable que le fromage soit fait par un
juif. C’est ce qui est réalisé dans toutes les
fabrications sous contréle rabbinique : mis a
part la vérification des matieres premiéres,
le surveillant doit réaliser I’emprésurage. De
méme, il sera indispensable de cachériser
les bacs ayant servi a saler les fromages
non-cacher : en vertu du principe de malia’h
kimvouchal (un salage équivaut a une cuisson),
ces bacs sont considérés comme ayant été
contaminés a chaud par des produits interdits.
Bien que de nos jours I'utilisation de présure
animale est rare (sauf pour les fromages AOC




ou le cahier des charges I'impose souvent), et
qu’il est plus économique et plus simple pour
les fabricants d’utiliser des produits d’origine
végétale, microbienne ou synthétique (qui ne
posent pas de probléme de cacherout), il est
impossible de consommer un fromage sans
surveillance rabbinique, ¢’est-a-dire fabriqué
par un juif, méme si tous les ingrédients
sont autorisés. De méme, un fromage vendu
avec un tampon de cacherout ne pourra
jamais étre acheté sans surveillance, méme
si tous la composition est la méme : il s’agit
d’une fabrication spéciale réalisée par un
mashguiah.

Pour information, il faut noter que de
nombreux avis, a la suite de Rabbi Akiva
Eigger, permettent a un juif d’utiliser la présure
provenant d’un veau cacher pour fabriquer du
fromage, et ce n’est pas considéré comme un
mélange de lait et viande (le développement
halakhique est trop long et complexe pour
étre exposé dans notre cadre).

Les autres produits laitiers fermentés

A cOté des fromages, il se trouve de nombreux
produits obtenus a partir de lait transformé par
des ferments lactiques, mais sans utilisation
de présure d’aucune sorte : les yaourts, les
fromages blancs, les spécialités fromageres
comme le cottage ou le fromage atartiner (cream
cheese, « Tartare », « Boursin » ...). Le décret
des rabbins interdisant les fromages des non-
juifs s’applique-t-il aussi ? Les décisionnaires
sont partagés : le Péri H'adach considére que le
lait aurait fermenté de lui-méme, les ferments
lactiques n’ont fait qu’accélérer un processus
naturel. C'est donc différent du fromage
ol sans I'emploi de présure la coagulation
n’aurait jamais pu se faire. Il exclut donc ces
produits de I'interdiction rabbinique. Le Iguerot
Moché accepte ses arguments. C’est sur cet
avis que s’appuient les autorités qui autorisent
ces produits sans surveillance. En revanche, le
Radbaz, le Aroukh Hachoulh’an et rav Wozner
ne font aucune distinction, et imposent pour
ces produits aussi une fabrication par un juif.

=

2

s M

b

Comme nous l'avons vu, lorsque [I'extrait
sec est séparé de la partie liquide du lait,
un sous-produit qui peut étre appelé petit
lait, lactosérum, caséine ou protéine de
lait, est obtenu. Autrefois, c’était considéré
comme un résidu qui était jeté. Mais la perte
était conséquente : il faut 10 litres de lait
pour fabriquer 1 kilogramme de fromage.
L'industrie agro-alimentaire moderne, qui
cherche a optimiser toutes ses ressources,
s’est rendu compte que ce liquide était riche
en nutriments, et l'utilise donc maintenant
dans de nombreux produits chocolats,
yaourts, biscuits, pates a tartiner, glaces,
barres protéinées, alimentation infantile... Il
remplace totalement ou partiellement le lait
pour un meilleur colt de revient.

="
Les sous-produits fromagers

Cependant, il s’agit bien d’un sous-produit de
I'industrie fromageére. Est-il interdit comme le
fromage d’ou il a été extrait et donc interdit par
décret rabbinique ? La encore, les avis sont
partagés parmi les décisionnaires. Rav Moché
Feinstein (Y.D. 3,17) considére que le produit
est complétement dénaturé, c’est un déchet
comme de I’eau et non plus du lait, il est donc
parve. D’autres l'autorisent en considérant
que ce n’est pas du fromage, mais il reste
‘halavi et aura le méme statut que le lait (avec
les éventuelles autorisations du ‘halav akoum
selon les avis). C’est notamment la position
des organismes de cacherout américains OU
et OK, destinés a un large public. D’autres
encore font la distinction entre un lactosérum
extrait a froid (qui sera comme du lait) et
celui extrait a chaud (au dessus de 45°), ou
la cuisson du mélange fera que le godt du
fromage se transmettra au lactosérum, et le
rendra donc interdit (Chilté Guiborim, Chevet
Halevy). Cet avis est retenu par le Beth din de
Paris et le grand rabbinat d’Israél. Enfin, les
avis les plus stricts le considérent comme du
fromage et I'interdisent dans tous les cas

(Darke techouva, rav Weitman).



La bérakha des aliments
au cours du repas

Rav Ethan Cohen

Principe connu :

Lorsqu’'on mange un repas de pain, les
aliments sont acquittés par la nona
(bénédiction) effectuée sur ce dernier (sous
certaines conditions).

Qu’y a-t-il de spécial dans le pain ?

Le pain est Il'aliment primaire, |'aliment
essentiel pour la subsistance de ’lhomme.

Il s’agit de celui qui rassasie le plus. A ce
titre, il devient I'aliment supréme.

En effet on retrouve cela dans plusieurs
[apizAlela e

NOON) ... ONY N2 DONN NNODNI KDY IWUN YIN

-0 N BNM3T ..Nyaw)

«Une terre sur laquelle tu ne mangeras pas de

pain dans la médiocrité... tu mangeras et tu
te rassasieras...” ( Dévarim 8, 9-10)

N¥I 95 Yy D OTNRN NP 172D ONYN DY NY D

3, N BM3T N 0a

“Car ce n'est pas que grace au pain que

I’'homme vivra, mais grace a la parole
d’Hashem que celui-ci vivra” (Dévarim 8,3)

Quel rapport entre sa supériorité et le
principe énoncé ?

Au vu de ses qualités nutritionnelles, le pain
devient I'embléme et I'aliment phare de la
NTIVO (repas).

De ce fait, la plupart des aliments consommeés
au cours du repas ne sont qu’accessoires a
ce dernier.

Le Talmud! nous enseigne que pour cela la
bénédiction du pain les acquittera.

Du coup, tous les aliments sont acquittés ?

On peut distinguer 3 catégories :

1. Les aliments qui viennent agrémenter le pain
(exemple: les salades cuites). Accompagnant
le pain, ils lui deviennent annexes. Puisque
ces aliments sont majoritairement mangés
avec le pain, ils seront acquittés de la
bérakha, méme si I'on vient a les manger au
cours du repas, sans painZ.

1 Brah’ot 41b
2 Talmidei Rabbeinou Yona ibid.

2. Les aliments qui viennent pour rassasier
comme les féculents, la viande, le poisson,
les ceufs. En effet, puisque ces aliments
partagent le méme but que le pain, ils
deviennent partie intégrante de la nmyo
et se lient donc au pain, qui les acquittera
de la bérakha3.

3. Catégorie discutée : les aliments qui
viennent  ouvrir 'appétit  (exemple:
olives). Incitant a la consommation, ils
deviennent ainsi secondaires au pain
qui les acquittera®. Cependant, certains
décisionnaires pensent que le pain
n’acquitte pas cette catégorie.

Bien que I'on puisse s’appuyer sur le premier
avis®, les gens plus scrupuleux veilleront a
golter ces aliments avec Bérakha, avant
la Nétilat yadaim (ablution) et Motsi, en
quantité inférieure a Kazayit (=25 cms3, voir
décisionnaires) tout en pensant a acquitter
ceux que I’'on consommera au cours du repas®.

3 Tosfot ibid., Rosh siman 26
4 Cha’ar Hatsiyoun 177,45
5 Michna Béroura 174,39

6 Birkat Hashem tome 3 10,66. Voir aussi Kaf Hah’ayim
177,10



Méme si je mange trés peu de pain ?

En mangeant qu’une petite quantité de pain,
il sera difficile de dire que ces aliments sont
acquittés puisqu’ils ne deviennent accessoires
que dans un contexte de repas de pain’.

C’est pour cela qu’a priori, on devra manger
au minimum un Kazayit de pain voire Kabeitsa
(=50 cm3, voir décisionnaires)3.

Comment procéder pour les aliments non-
acquittés?

Les aliments n’appartenant a aucune de ces
3 catégories ne pourront étre acquittés par le
pain.

Prenons I'exemple des fruits : ils ne sont pas
consommeés avec le pain et ne viennent pas
pour rassasier ni pour ouvrir I'appétit mais
plutét pour délecter le palais.

On devra donc faire la bérakha avant de les
manger.

Par contre, on ne récitera pas la bérakha
A’harona (post-consommation) sur ces
aliments mangés au cours du repas, car le
Birkat Hamazon les acquittera.

En effet, la bérakha du Motsi n’acquitte de
bérakha richona (pré-consommation) que les
aliments appartenant a I’'une des 3 catégories,
alors que le Birkat Hamazon acquitte tous ce
qui a été consommeé au cours du repas (méme

7 Maguen Avraham 177,1

8 Piské Téchouvot 177,1 et Michna Béroura ich matsliah
page vy note 4

T R

si consommeé pour se délecter)®.
Qu’en est-il des légumes crus ?

Cas concret salades de carottes crues,
concombres, fenouils... pendant le repas de
chabbat.

On ne les mange pas avec le pain et a priori
ils n’ont pas pour but de rassasier.

Le Michna Béroura'®, le Beit David'' et le
‘Hida'? tranchent que I'on devra réciter la
bérakha avant de les consommer.

Le Birkat Hashem®2 nous dispense de bérakha
en affirmant qu’ils viennent ouvrir I'appétit et
sont, par conséquent, acquittés par le pain.

Rav Sheinberg!* pense que de nos jours ils
viennent dans le but de rassasier et donc le
pain les acquittera.

Comme pour la catégorie 3, ceux qui ne feront
pas de Bérakha auront sur qui s’appuyer mais
pour sortir de tout probléme, on récitera la
Bérakha sur ces salades avant Nétilat yadaim
et Motsi, en veillant a en manger en quantité
inférieure a Kazayit et a les acquitter pour
I'intégralité du repas.

9 Tour 177,14

10 177,5

11 Orah’ H’aim Chap. 85
12 Birkei Yossef 177,1

13 Tome 3 10,65

14 M”B dirshu 177 note 12




Tou bichevat : apprendre a manger
Rav Betsalel Cohen

v

La Michna (rosh hashana 1,1) nous enseigne
que le jour de tou bichevat est le rosh hashana
de l'arbre. Le Choulhan aroukh (ora’h ‘haim
131,6) en déduit que l'on ne fait pas de
ta’hanoun ce jour-la, et le Gaon de vilna
expligue que c’est parce que chacun des 4
rosh hashana cités par la michna est un yom
tov. Le Maguen avraham apporte au hom du
Tikoun issakhar que les ashkénazim ont le
minhag de multiplier les sortes de fruits ce
jour-la, et bien que certains voient en cela un
simple rappel que I’'on passe dans la nouvelle
année concernant les troumot oumaassrot, on
retrouve dans les sfarim hakdoshim qu’il faut
multiplier les sortes de fruits ce jour-la pour
accomplir I’ordre d’Hachem a Adam harishon :
« de tout arbre du jardin tu mangeras ». Bien
que la profondeur réelle de ce commandement
nous échappe, tentons de comprendre I'idée
de ce minhag.

A ce sujet, la Guemara (taanit 1l1a) nous
présente une divergence concernant celui qui
jeline volontairement. Selon Chmouel, il est
appelé fauteur : il déduit cela du fait que le
nazir apporte un korban ‘hatat pour expier une
faute et Rabbi Elazar Hakapar explique que la
faute du nazir est de s’étre privé du vin. Selon
Rav Elazar (un autre avis) il est appelé kadosh
comme le nazir est appelé kadosh.

1 Voir aussi Yéroushalmi (Kidouchin 84) qui apprend
cette mitsva de I'interdit de détruire des arbres fruitiers.

Se priver de nourriture est une faute, car en
mangeant on est censé se lier a Hachem et se
délecter de lui comme un nourrisson qui téte
du sein de sa mére, se délecte de son lait, se
procure de I'énergie et en cela profite du lien
affectif qui se crée avec sa mére qui le nourrit.
Hachem nous nourrit de la méme fagon et le
moment du repas est donc un moment de lien
intense avec lui et en particulier, le moment de
la berakha2. Au début de parachat ekev, Moché
rabbénou enseigne qu’Hachem nous a donné
la manne pour nous apprendre a manger : on
ne se nourrit pas juste de pain en soi, mais
du fait qu’il sorte de la bouche d’Hachem?.
C’est pourquoi, cette prise d’énergie et ce
délice de saveurs se transforme en délice
d’Hachem qui nous nourrit*. C’est ce que nous

2 Voir Brakhot 35a ou ‘Hazal enseignent que celui
qui mange sans berakha est comme s’il profitait de la
propriété d’Hachem (hekdesh) sans permission et cela
est appelé du vol. Par la berakha, on loue Hachem sur
cette nourriture qu’ll nous donne. En prenant conscience
de ce don, Hachem nous fait passer ce met de Sa
propriété a la notre.

3 La manne descendait du ciel au palier de chaque
maison. De plus, la manne est |la nourriture des anges, se
nourrissant exclusivement de la lumiére de la chékhina,
elle est la matérialisation de cette lumiére (voir Ramban
parachat béchala’h). Hachem nous a montré, qu’ll était
la source de la vie et du délice.

4 Voir Sforno la-bas. On comprend ainsi le din de
"*haviv” (choul’han aroukh ora’h ‘haim 211,1-2 surtout
d’aprés le Rambam), I'aliment que I'on apprécie le plus
a préséance pour la berakha et acquitter les autres,
pour avoir le plus de kavana dans la berakha.



10

enseignent ‘hazal (avot 3,3) : trois personnes
qui mangent sur une méme table et disent
des divré torah, c’est comme s’ils mangeaient
a la table d’Hachem, car ils montrent que ce
sont ces paroles d’Hachem qui les font vivre,
desquelles ils puisent leur énergie.

Mais un danger évident se présente au moment
du repas, celui de ne pas effectuer ce travail
de réception et se perdre dans les plaisirs
matériels de la nourriture en soi et imaginer y
trouver un plaisir (et automatiguement devenir
plus matériel et s’éloigner du véritable plaisir,
la perception et la proximité d’Hachem).
C’est la suite de la michna précédente, trois
qui mangent ensemble et ne parlent pas de
Torah, c’est comme s’ils mangeaient de la
nourriture apportée a une idole. Le fait méme
de s’imaginer tirer de I'énergie et du plaisir
indépendamment d’Hachem est un acte
apparenté a de I'idolatrie.

Ce sont les deux facettes du nazir et de celui
qui jedne : d'un co6té, il manque un délice
d’Hachem et c¢’est une faute, mais de I'autre
cOté, il fait cela par crainte de tomber dans
les plaisirs matériels de la nourriture et pour
cela il est appelé kadosh®.

A présent, nous comprenons bien [|'ordre

d’Hachem donné & Adam Harishon de

5 Nous comprenons ainsi le comportement de
certains gdolim comme Rav Steinman Zatsa”l qui ne
se nourrissait en semaine que de bouillie d’orge, par
crainte de tomber dans un plaisir de nourriture purement
matériel.

manger de tous les arbres du jardin, car
cette dimension de « délice d’Hachem » est
d’autant plus présente dans les fruits de
I'arbre qui étaient la nourriture de I’homme
par excellence®, les légumes étant pour les
animaux. Hachem nous propose ces fruits a
notre portée sur les branches d’arbre sans
avoir besoin de se baisser, nous les mettant
ainsi directement en bouche. Par extension,
cette dimension est encore plus présente en
Erets Israel ou Hachem réside parmi nous
et comme I'explique le Ba'h, en mangeant
les fruits d’Erets Israél, on se nourrit de la
chékhina?”. C’est ce que l'on voit dans le
targoum Ounkélos sur la brakha de Naftali
qui va avoir des fruits extraordinaires® dans
sa terre et va faire de belles Berakhot (imré
chafer).

Nous saisissons maintenant un peu plus Tou
Bichevat. C’est le moment ou I’'on commence
a se délecter d’'Hachem en mangeant les
fruits qu’ll nous tend et nous demande de
godter pour nous en délecter.

6 Voir Tsla’h (brakhot 35a) qui explique que c’est pour
ca qu’il y a une brakha spécifique de «boré péri haets».
7 C’est ce que I'on demande dans al hami’hya sur ces

fruits que I'on puisse retrouver notre terre, se nourrir de
ses fruits et en cela se remplir de kédousha vétahara.

8 Voir Brakhot 44a ou I'on parle de ces fruits guinossar
que les amoraim mangeaient abondamment.

Laplace de I'enfant au sein du foyer

EDUCATION

e

Rav Ephraim Perez

Comme on le sait, dans le judaisme, il existe
un commandement d’amener des enfants
au monde. Ce n’est que dans certains
cas, sur linstruction d'un rabbin qualifié,
qu’il est permis d’empécher ou de différer
I'accomplissement de ce commandement.
C’est pourquoi il est courant de trouver des
familles nombreuses. Chaque enfant est un
monde a part, avec ses propres traits de
caractére, ses qualités, ses forces et ses
faiblesses. C’est dans ce sens que le roi
Salomon a dit : « Eduque le jeune selon sa
voie », c'est-a-dire que chaque enfant a une
voie qui lui est propre pour son éducation. De
la, nous apprenons que chaque enfant a des
besoins qui lui sont spécifiques.



Il arrive que, dans une famille, certains
enfants aient des besoins qui exigent des
parents qu’ils investissent davantage en eux
qu’en d’autres. Il se peut alors que, pour
cette raison, on oublie les autres et qu’on ne
leur donne pas la place qui leur revient. En
général, ces enfants ne demandent pas et
ne revendiquent pas leur place, comme s’ils
y renoncaient — non pas parce qu’ils n’en
ont pas besoin, mais peut-étre parce qu’ils
pensent que leurs parents sont occupés avec
les autres. Et nous, parents, pouvons avoir
I'impression qu’ils n’en ont peut-étre pas
besoin.

[I faut cependant savoir que chaque enfant,
méme le plus sensible et le plus discret, a
besoin d’une attention particuliere qui lui est
destinée. Ce manque peut influencer sa vie
future.

I est important de comprendre pourquoi
cette attention particuliere est vitale et

indispensable a la croissance et a I’équilibre
psychique de I'enfant. Le moteur de la vie est
la motivation, la raison de vivre. Une personne
qui ne se sent pas considérée aux yeux des
autres peut ressentir qu’elle n’a pas de droit
a I'existence ; par conséquent, sa motivation
diminuera. Le carburant de la vie est la
reconnaissance : lorsqu’une personne se sent
appréciée, cela lui donne la force de continuer
et de faire face, méme aux situations difficiles.

Ainsi, dans |'ame de [I'enfant, il est
indispensable qu’il recoive le sentiment
qu’il existe et qu’il compte, méme si nous
sommes davantage occupés par un autre
enfant qui demande plus d’attention. Il ne
s’agit pas de retirer a I'un ce dont il a besoin,
mais de donner a chacun sa place, afin que,
dans l'avenir, il se sente légitime d’exister,
capable de s’exprimer et de donner son avis.
Et lorsque nous respecterons ses besoins,
il aura naturellement de la motivation et
réussira dans la vie.

Une preécision millimétree.

MEDECINE 0.S.

Est-ce que la consistance des yeux est plutot
dure ou plutét molle ? Et bien ni l'une ni
I"autre, elle est parfaitement réglée.

Chaque seconde de notre vie, une pression
s’exerce a lintérieur de nos yeux. Ni trop
forte, ni trop faible. Juste ce qu’il faut. Cette
pression s’appelle la pression intraoculaire,
et sans elle, notre globe oculaire ne tiendrait
pas sa forme. |l s’effondrerait sur lui-méme,
incapable d’assurer sa fonction visuelle.
Pourtant, cette pression est maintenue
avec une précision remarquable grace a un
systéme de régulation aussi sophistiqué

qu’un thermostat.

La pression intraoculaire est principalement
déterminée par un liquide transparent produit
a lintérieur de I'ceil : 'humeur aqueuse. Ce
liguide ne doit pas étre confondu avec les
larmes (qui coulent a l'extérieur de I'ceil),
car il circule a l'intérieur du globe oculaire.
Il est produit en continu par le corps ciliaire,
situé derriére I'iris, a une vitesse moyenne de
2,5 microlitres par minute. En comparaison,
une goutte de pluie contient environ 50 000
microlitres.

MISE EN PAGE - LIOR HAEHNEL - FLYERPRO.ORG

11



12

Mais pour que la pression reste stable (entre
10 et 21 mmHg, soit environ 20 fois moins
que la pression atmosphérique), il ne suffit
pas de produire 'humeur aqueuse. Il faut
aussi I’évacuer, et exactement au méme
rythme.

Une évacuation ultra-maitrisée

Ce fluide s’écoule principalement a travers
un minuscule canal situé a la jonction entre
I’iris et la cornée, dans ce qu’on appelle
I'angle irido-cornéen. C’est la que se trouve
un véritable filtre biologique : le trabéculum,
sorte de passoire microscopique, qui laisse
passer I’humeur aqueuse vers le canal de
Schlemm, puis dans les veines épisclérales.

Ce systeme d’évacuation a une finesse
inouie: le trabéculum est constitué de
feuillets cellulaires poreux, qui s’adaptent et
se renouvellent selon les besoins. Un simple
déséquilibre entre production et évacuation,
de quelques microlitres par minute, peut
suffire a faire grimper la pression intraoculaire
et provoquer des dégats irréversibles.

Quand I’équilibre se rompt

C’est précisément ce qui se passe dans
le glaucome, une maladie silencieuse,
progressive, mais redoutable. Le glaucome
est la 2e cause de cécité dans le monde, et
touche plus de 80 millions de personnes dans
le monde, soit 3% de la population occidentale
et jusqu’a 8 % des adultes de plus de 70 ans.

Rarement, I’angle irido-cornéen est trop étroit
voire fermé, le liquide intra-oculaire ne peut
plus s’évacuer puisqu’il n’arrive plus au
trabéculum, I'ceil devient alors douloureux et
la vue baisse brutalement. C’est le glaucome
aigu a angle fermé. Dans d’autres cas, ce
trabéculum devient moins efficace avec I'age.
L'humeur aqueuse s’accumule, la pression
augmente, et comprime les fibres du nerf
optique, qui transmet les images au cerveau.
Cette pression prolongée peut détruire petit
a petit le champ visuel périphérique, souvent
de facon silencieuse. Il s’agit du glaucome
chronique a angle ouvert.

Sans traitement, les Iésions du nerf optique
sont irréversibles. Mais dépisté a temps, le
glaucome peut étre freiné grace a des collyres
hypotonisants, des traitements laser ou
parfois une chirurgie filtrante.

Un équilibre dynamique

Le plus fascinant reste la capacité de I'ceil
a réguler en permanence cette pression. Le
corps ciliaire adapte la production selon les
besoins. En cas d’effort physique, de stress
ou de variation posturale, la pression fluctue,
mais revient toujours a [I'équilibre. C’est
un systéme homeéostatique finement réglé,
qui fonctionne nuit et jour, sans bruit, sans
fatigue. Un véritable exemple de régulation
biologique intelligente.

Et ce systeme est redondant : en plus du
trabéculum, une voie d’évacuation secondaire
existe, dite «uvéosclérale», qui permet de
dériver une partie du liquide a travers les
tissus environnants, ajoutant une sécurité au
dispositif.

A I'échelle microscopique, ce ballet
hydrodynamique est orchestré par des
cellules, des pompes ioniques, des gradients
de pression et des protéines régulatrices. Tout
cela dans un espace de quelques millimétres.

Les chirurgiens et chercheurs s’efforcent
d’imiter cette mécanique avec des implants
drainants, des valves de glaucome, des
microstents. Mais aucun dispositif artificiel
n’a encore égalé la performance naturelle du
systéme trabéculaire.

Une pensée a méditer

Peut-on vraiment imaginer qu’'un tel systéme
soit le fruit du hasard ? Que des milliards
d’humains puissent réguler a la perfection
leur pression intraoculaire sans le moindre
contréle conscient, et sans un plan initial
savamment congu ?

Chaque matin nous récitons la bénédiction
« Celui qui ouvre les yeux des aveugles ». A
chaque instant de notre vie, Hachem permet
cette régulation fine permanente, invisible et
vitale nous sauvant de la cécité.

Le maintien de la pression intraoculaire est
un bijou de précision. Elle permet a notre
globe oculaire de maintenir sa forme, sa
transparence et sa capacité a transmettre
I'image. Elle nous rappelle que, derriére
chaque fonction corporelle, aussi discréte soit-
elle, se cache une orchestration millimétrée,

digne des plus grands ingénieurs.

Le temps que vous lisiez cet article, une
quantité précise d’humeur aqueuse a été
sécrétée, filtrée etéquilibrée. Silencieusement.
Inlassablement. Et I'on voit.



