PARACHA TEROUMA - 919399

Chaque personne doit faire rentrer Chabat avec les horaires de la communauté qu’il fréquente
JERUSALEM Entrée : 16h49e Sortie :18ho8  PARIS-IDF:18ho1.19hog9  Marseille 17h57.19hoo
Tel-Aviv 17h11 «<18ho9  Miami 17h59.18h53  Palerme 17h32¢18h32

Résumé des points principaux de notre Paracha:

Apreés la formation du peuple par la sortie d’Egypte, le don de la Torah et de ses lois, le Peuple Juif
est appelé a faire don (térouma) de matériaux pour préparer un Sanctuaire 8 Hachem, de sorte
qU’IL puisse résider parmi eux.

A partir de 13 matieres premieres, D-ieu dit a Moché : "Ils me feront un sanctuaire et je résiderai
en eux". Le Michkane (Tabernacle) était un sanctuaire portatif, un centre spirituel au milieu du
désert.

Au sommet du Mont Sinai, Moché recoit les instructions détaillées concernant la construction du
Tabernacle. Celui-ci sera démonté, transporté, puis remonté a chaque étape du voyage du Peuple
Juif dans le désert. Dans la partie la plus intérieure du Tabernacle, derriere un rideau tissé, se
trouve 1'Arche Sainte contenant les Tables de la Loi sur lesquelles sont gravés les Dix
Commandements. Deux chérubins sont sculptés sur le couvercle en or pur de 1'Arche. Dans la
deuxiéme partie du Tabernacle, il y avait la Ménorah (chandelier en or a sept branches), la Table
des 12 Pains qui étaient renouvelés de Chabat en Chabat, et I'autel en or sur lequel étaient briilés
les herbes parfumées (kétorete). Les murs du Tabernacle étaient composés de planches de bois de
cédre dressées verticalement, posées sur des socles en argent et reliées horizontalement par des
barres transversales. Le toit était formé de 3 peaux d'animaux. Ce Tabernacle prenait place dans
une cour délimitée par des rideaux filés attachés a des poteaux.

« La porte est ouverte. Quiconque se lance dans le kirouv voit la bénédiction, ce
que nous n'avions pas la chance de voir dans les générations précédentes. »
(Le Rav Moshe Shapiro)

« Tu feras des tapisseries de chevres, pour une tente sur le tabernacle, ... »
(Térouma 26,7)

Le Tabernacle était constitué de matériaux particulierement précieux : des planches et des barres
recouvertes d’or, des anneaux en or, des tentures de pourpre et d’écarlate... Et a I'intérieur y
résidaient des ustensiles en or pur, de véritables richesses !

Et pourtant, le tout était recouvert de simples tapisseries de chévres (de poils de chevres cf Rachi),
reliées par des agrafes de cuivre !

Que peut-on en apprendre ? La discrétion.

L’homme doit se comporter ainsi a 'égard des richesses dont Hachem le gratifie chaque jour. A
I'extérieur, il doit toujours faire preuve de discrétion et de simplicité, afin de n’éveiller aucun
sentiment de jalousie chez son prochain, et faire en sorte que ses biens ne soient pas I'objet de
discussion ou de convoitise. Il nous faut toujours nous souvenir que le Tabernacle était rempli de
richesses a I'intérieur, mais que son apparence extérieur était particulierement simple.

« L'essence de la foi se trouve dans le coeur , et c'est a l'lhomme de déployer
toutes les forces qu'il posséde afin que cette foi impreéegne tout son étre. »
(Rabbi Na'hman de Breslev)



« Tu feras une menora d’or pure, (d’une seule piéce) battue sera faite la menora,
son socle et sa tige, ses coupes... » (Térouma 25,31)

Rachi commente "Sera faite la menora" : « D’elle-méme. Comme Moché éprouvait des difficultés,
le Saint béni soit-Il lui a dit : "Jette au feu le bloc de métal, et elle se fera d’elle-méme !" C'est
pourquoi il n'est pas écrit : "tu feras" (Midrach tan‘houma). »

Pour le Michkan, Hachem ordonne & Moché de fabriquer une Ménora a sept branches a partir
d'un unique lingot d'or, en lui la décrivant. Moché ne savant comment faire, Hachem lui accorde
alors la vision Céleste d'une Ménora, lui expliquant aussi comment la fabriquer, mais cela reste
malgré tout ardu pour Moché (Mekhilta).

Hachem dit alors a Moché: "Tout ce que tu dois faire est de jeter le kikar d'or dans le feu. Frappe-
le d'un coup de marteau, et une Ménora entierement travaillée en sortira !"

Moché prit un Kikar d'or, le jeta dans le feu et pria : "Maitre de 1'Univers, 1'or est dans le feu. Fais
de lui ce qu'll Te plaira !" Aussitot, la Ménora finie émergea hors du feu (Chemot Rabba 28,2).

Le Rabbi de Modzhitz (séfer Divré Isra€l) de dire sur le commentaire de Rachi qu’il s'applique a
tous les aspects de la vie pouvant présenter des difficultés. Si malgré notre ‘ichtadloute’ et nos
efforts, notre probléme ‘reste’, alors « décharge-toi de ton fardeau sur Hachem, et IL te
soutiendra » (Téhilim 55,23). Selon la guémara (Méguila 18a), ces mots du Téhilim s'appliquent a
tout challenge que Hachem nous donne.

Rabbi Yaakov Abou'hatséra dit que lorsqu'une personne place sa confiance en Hachem, Hachem
ne la décoit pas. Le bita'hon ouvre les portes du ciel, il ouvre les portes de la bénédiction céleste
dans tous les domaines, tant spirituels que matériels.

Sur le verset (Téhilim 32,10) « Les malheurs des réchaim sont nombreux, mais celui qui place sa
confiance en Hachem est entouré de bonté », le Ohr ha'Haim (Béchala'h 14,31) note que méme
sans aucun mérite, celui qui place sa confiance en Hachem est enveloppé de bonté (‘hessed). La
confiance ne rapporte pas seulement une récompense, elle attire la grace divine qui transcende la
rigueur (divine).

Le 'Hida (Na'hal Kédoumim - sur Michlé 28,25) enseigne : « Le manque de confiance en Hachem
conduit a la jalousie et aux conflits, mais la confiance apporte la sérénité et 'abondance, a la fois
matérielle et spirituelle. »

Bien évidement il ne s’agit nullement de rester les bras croisés a attendre que les choses se fassent
d’elles-mémes. Nous avons notre part a accomplir, mais si nous nous agissons du mieux de nos
possibilités, et que malgré tout subsiste une difficulté, alors il nous est demandé de nous
‘détacher’ de cette chose et de s’en remette entierement a Hachem, Il s’en chargera...

(Source Adaptation Aux délices de la Torah)

« Hachem semble distant, mais personne n'est plus proche que Lui.

Une personne entre dans la synagogue et prie a voix basse, et Hachem écoute
ses prieres. Comme une personne qui chuchote a l'oreille de son ami, et son ami
l'écoute. »

(guémara Yérouchalmi - Béra'hot 9,1)

« Tu feras deux chérubins d’or pur, (d’une seule piece) battue tu les feras depuis
les deux extrémités du propitiatoire (haKaporet). »
(Térouma 25,18)

De tout les objets du michkan, Hachem ordonne que le Aron (I’Arche ot seront placées les Tables
de la Loi) soit construit en premier. Son couvercle (le Kaporet) est surmonté de deux chérubins
(Kérouvim).

Bien qu'il soit interdit de faire aucune statue, les chérubins constituaient une exception car ils
furent fondus sur un ordre spécifique d'Hachem.

Le visage des Kérouvim était semblable & celui de deux enfants, un garcon et une fille.

L ’Eternel annonce 2 Moché : « Ma Chéh’ina résidera entre les chérubins. Lorsque Je te parlerai,
c'est de 1a qu'émanera Ma voix. »

Pourquoi Hachem choisit- IL précisément le visage d’enfant pour parler aux Bnéis Israél ?



Les chérubins étaient placés sur 'arche pour nous enseigner que celui veut apprendre la Torah
doit ressembler & un enfant sur deux points.

D’une part, il doit prendre sur lui le "joug de la Torah" comme un enfant qui ne connait rien et qui
débute son apprentissage (combien méme quelqu’un aurait-il des connaissances, il doit toujours
considérer qu’il ne sait rien au vu de 'immensité de la Torah).

D’autre part, il doit se purifier, tel un enfant qui est pur de la téte aux pieds et dont les pensées ne
sont entachées d’aucun aspect malsain.

Le Baal Hatourim rapporte a propos de notre verset, celui des prophétes (Ochéa 11,1) « Israél est
un adolescent, et Je 'aime » : Le Klal Israel est un adolescent, c’est pour cette raison que ses
fautes et ses péchés lui sont pardonnés, car il est toujours en phase d’éducation, il comprend ses
erreurs et les regrette.

« un mézaké arabim (celui qui rapproche autrui d'Hachem) a toujours son
libre arbitre. S'il veut fauter, il peut le faire, mais Hachem lui envoie l'aide du
Ciel pour que la faute ne le tente pas, et pour qu'il ne se trompe pas dans ses
paroles et ses affirmations. »

(Le Yaavetz)

« Ils feront pour Moi un Sanctuaire et Je résiderai en leur sein »
(Térouma 25,8)

Le Bet HaLevi (Oznayim L'Torah) demande pourquoi la Paracha Terouma, qui traite du Michkan
(lieu de ‘résidence’ de la Chéh’ina) et de ses ustensiles, est-elle juxtaposée a la Paracha
Michpatim, qui contient le code de la Torah en matiére de droit civil (lois du vol, des dommages
corporels ou financiers, les regles régissant les tribunaux, etc.) ?

1l explique que la Torah juxtapose ces parachiot pour enseigner qu'avant de pouvoir faire un don
a une cause aussi sacrée que le Michkan, il faut d'abord s'assurer que 1'argent est « glat cacher »,
de I'argent honnéte.

Rabbi Méir de Premichlan fut un jour abordé par deux partenaires commerciaux qui lui
demanderent une bénédiction.

Il leur dit : « Souvenez-vous toujours des lettres "aleph, beit, guimel et dalet".

"Aleph" signifie "émouna". Si toutes vos transactions sont faites avec confiance, vous mériterez le
"beit", qui signifie bénédiction.

En revanche, si vous n'étes pas honnéte, vous obtiendrez le "guimel”, qui signifie "guézel", le vol.
Si vous n'étes pas dignes de confiance, vous vous accuserez mutuellement de vol et le partenariat
s'effondrera, ce qui entrainera le "dalet", qui signifie "dalout", la pauvreté. »

Rabbi Tan'houma bar Abbar (midrach Chémot rabba 51,1) dit : « Un homme qui a confiance en
Hachem recevra de nombreuses bénédictions, mais celui qui s'empresse de devenir riche ne
restera pas impuni. » Le midrach affirme qu'un homme digne de confiance, qui fait ses affaires
honnétement, apporte des bénédictions a ce monde, a la fois en termes de spiritualité et en termes
de matérialité.

Le 'Hida demande : Nos Sages parlent en bien de celui qui donne la tsédaka et disent qu’il recoit
une grande récompense. Cependant, le fait demeure que nous voyons beaucoup de gens qui
donnent beaucoup a la tsédaka mais ne méritent pas ces bénédictions. Parfois, ils vivent une
tragédie ou perdent tout leur argent. Qu’est-il arrivé a leur récompense?

Une réponse est que 'on ne peut voir la bénédiction dans son argent que si il est obtenu
honnétement et de maniere juste. Si une partie de sa richesse a été obtenue par ruse ou vol,
Hachem ne veut pas de sa tsédaka et elle ne sera pas une source de bénédiction. Au contraire, elle

menera a la pauvreté.
(Source Adaptation Compilation de commentaires Rabbanim N°543 Claude Eliahou Benichou & Aux délices de la Torah)



« La réussite de "homme n’est pas liée a son intelligence ni a son mérite, mais il
doit se souvenir au contraire "qu’Hachem est mon miracle”, et ce, en
permanence. »

(Rabbi Elimelech Biderman)

Halah’a 'Time' : Questions/ Réponses

Q : Quelle est la mesure du "grand pas" interdit pendant Chabat ?

R : Il est interdit de faire de grands pas pendant Chabat. La mesure d'un "grand pas" correspond
a une distance supérieure a 48 cm entre chaque pied.

D'apres ce qui précede, on ne doit pas monter deux marches a la fois [Yalkout Yossef, Chabbat
tome 2, p. 3].

Q : Est-il permis Chabat de porter a son poignet une montre qui se remonte par le
mouvement de la main ?

R : Il est permis de porter une montre qui se remonte automatiquement par le mouvement de la
main tant que la montre fonctionne, mais si la montre s'est arrétée de fonctionner, il ne faut pas la
porter [Yalkout Yossef, Chabat tome 2, p. 1018].

Q : Un enfant né prématurément et qui a été placé en couveuse : le jour de sa Bar
Mitsva tombe-t-il le jour de sa naissance ou le jour de sa sortie de la couveuse ?

R : En ce qui concerne la pose des Téfilines, on doit compter a partir du jour de sa naissance.
Cependant, pour compléter un Minyan ou pour acquitter la communauté de ses obligations, il
convient d'étre rigoureux et de compter a partir du jour de sa sortie de la couveuse [Yalkout
Yossef, Chabbat tome 2, p. 610].

(traduction Ouriel David ben Rabbi H’aim, issu de « A’h Tov Vah’essed » halah’a yomit 5786)

« Par le biais de la bonté, en se tournant vers la bonté, en se jugeant
Javorablement et en trouvant en soi toute trace de bonté qui subsiste, on peut
trouver Hachem en permanence, et on "ne chancellera pas, pour towjours"
(Téhilim 125,1). »

(Rabbi Nathan de Breslev - Likouté Halakhot - Hachkamat Haboker 1:5)

La Torah Sauve, la Torah Protege

ATépoque du Maharsha (grand et célebre commentateur de la Guemara), mourut un homme
considéré comme un grand fauteur. Lors de son enterrement, un jeune se mis a se moquer du
défunt, ridiculisant sa mémoire et faisant rire autour de lui. Selon lui cet homme était méprisable,
et ses plaisanteries avaient pour but d’exprimer 'abomination et le mépris qu’il ressentait envers
lui. La nuit suivante, le défunt lui apparut en réve, et le convoqua a un Din Torah devant le
tribunal céleste pour lui avoir fait honte publiquement.

Au début, le jeune pensait qu’il ne s’agissait que d’un réve sans importance, mais le réve se répéta
chaque nuit et il commenca a avoir tres peur. Tant et si bien qu’il en tomba malade au point ou sa
famille craignit pour sa vie. Ses parents allérent voir le Maharsha qui leur dit :

« Amenez-le dormir chez moi cette nuit. Des qu’il fera ce réve, qu’il m’appelle, et moi je parlerai
avec le défunt. »



Ainsi, au milieu de la nuit, le jeune se réveilla en criant. Le Maharsha se précipita dans sa
chambre et s’adressa au défunt :

- « Que veux-tu de ce jeune homme ? »

- « Il m’a fait honte publiquement. Je veux le convoquer a un Din Torah dans le Ciel » répondit le
défunt.

La scene était terrifiante, mais le Maharsha ne fut pas impressionné.

- « Ne méritais-tu pas cela ? Tu as été toute ta vie un grand pécheur. »

- « Certes, j’ai beaucoup fauté. Mais un jour, je marchais sur un pont et j’ai vu un Juif, un Talmid
‘Hakham, en train de se noyer dans le fleuve. J’ai sauté dans I'eau, je me suis mis en danger et je
l’ai sauvé. Puis nous sommes devenus proches, et je lui payais chaque mois un salaire pour qu’il
puisse étudier la Torah. Nous avions fait un partenariat de type ‘Issakhar-Zevouloun’.

En arrivant dans le monde futur, on m’accueillit comme un grand Rav. On ne m’a rien rappelé de
mes nombreuses fautes, car celui qui sauve une vie, ¢’est comme s’il avait sauvé un monde entier.
De plus, puisque j’ai soutenu la Torah, j’ai été considéré comme un homme lié a la Torah. Lorsque
ce jeune m’a méprisé, c’est comme s’il avait méprisé un Rav, un Talmid ‘Hakham. C’est pour cela
que je I'appelle en jugement » répondit le disparu.

- « Ecoute-moi bien » lui dit le Maharsha, « tu es arrivé dans le monde futur avec une lourde
charge de fautes, et elles ne se sont pas effacées. Simplement, tes grandes mitsvot ont créé une
barriére entre toi et les accusateurs. Maintenant, ces accusateurs cherchent a te faire tomber dans
un piege. Ils veulent prouver que tu n’accordes aucune vraie valeur a la Torah et que tu es prét a
porter atteinte a un jeune qui I’étudie. Si tu poursuis ta démarche et que cela entraine son
accusation, toute ta protection due au respect et au soutien de la Torah disparaitra. Et alors, on
pourra te juger de nouveau sur toutes tes fautes. Je te conseille donc de ne pas étre insensé.
Pardonne-lui, tu conserveras ainsi la protection qui te préserve des punitions que tu méritais. »
Le jeune cessa d’étre visité chaque nuit, et il fit lui-méme téchouva pour la lourde erreur qu’il
avait commise. (Source Adaptation ortorah fr)

CHABAT CHALOM A VOUS AINSI QU’A TOUTE VOTRE
FAMILLE !

DEDIE A LA GUERISON TOTALE DE :

("C'est Chabat, on ne peut pas crier; la guérison est proche", X2% 77217 XD PWIH X7 N2AW)
L’enfant Aharon ben Esther, Stéphane Itsh’ak ben Rivka, Itsh’ak Rafael ben Martine Nouna, David
ben Adeline, Mordéh’ai ben H’aya Sarah, Janneot Yaakov ben Gracia, Meyer Ben H’anna, Rav Gabriel
Haim Beckouche ben Mercedes Sarah, Jonathan ben esther, David Aaron ben Sarah, Yonathan H'aim
Yaakov ben Dévorah, Yossef Itsh'ak ben Eliane Esther Sarah, Moché ben Simh'a, Méir ben Tikva,
Benoit Yossef ben Esther, Nissim ben Fanny, Tséma’h ben Sarah, Gérard Yéhochoua ben Ema, Arel
ben H’anna, David Salmone ben Rah’el, Moche ben Ida Assous, Yéhouda ben Méchounai véYossef,
H’aim Menah’em ben H’anna, Avraham ben Yaakov Funaro, H’aim ben Ela, Itsrak ben
Chamouh’a, Guilam ben Karine Koh’ava, David ben Brigitte, Yonathan ben Deborah, Daniel
Rah’amime ben Nelly Kamouna, Haim Baruch Ben Toska Tova, Maoz ben Varda Dévorah, Nir
Goutman ben Myriam, Omer ben Tali, Hillel Chiméne H’ai Abitbol Ben Monique Simh’a, Daniel
Ychaya Ménaché ben Feigel, inon Chalom ben Sarah, David itshak ben Valérie Naomie, Yoram H’aim
ben Claire Clara, Aviad ben Noa, Avichai ben Edna, Noam ben Adi, Patrick Fredj Ben Sarah, Acher
Messaoud ben Myriam Marie, Yona ben Simh’a, Réphaél Eliahou ben Myriam, Ofék ben H’ani, Avi’hai
ben Meirav, Ohad ben H’ava, Yossef ben Marie-France, Itamar ben Méital, Victor Houani H'aim ben
Julie, Israel Tsion Ben Haya Myriam, Albert Bernard Avraham ben Julie Kamouna, Samy Azar ben
Ema Laila, Eric Tsion Israél ben Rah’el, Yaniv Moché ben Evelyne Naina H’ava, Mario ben Maria,
H’édva bat Agnes, Koh’ava bat H’aminké, Karine bat Esther, Laurence Dvorah bat Rina, Haguit Rivka
bat Renée Cécilia, Aline Emilie bat Giselle Esther, Sarah Rosine bat Margoucha, Ella Myriam bat
Naomie Simha, Malkele (Malka) ben Esther, Rouhama bat Elise Louise , Lara Dalya Margot



Méssaouda bat Gina Zara Diane, Josiane Léa bat Fortuné Méssaouda,Sarah Mazal-Tov bat Ruth
Haya, Mazal Tov bat Rah’el, Shirel Fleurette bat Nathalie Sarah, Batia H’aya bat Kalima, Annie Rose
bat Colette Fanny, Noa Léa bat Lara Dalya Margot Méssaouda, Esther bat Guénouna, Naomie esther
bat ilana H’anna, Simh’a bat Rivka, Sarah Simh'a bat Séverine Léa,Johanna Rah’el bat Annie Suzie
Sultana, Liza bat Sarah Fortunée, Julie Yéhoudit bat Sarah, Andrée Esther Tita bat Emma, Hadassa
bat Esther, Esther bat H’anna, Narkis bat Dalya, Fleurette H’aya Simh’a bat Fortuné Méssaouda,
Chantal Fortunée Mazal bat Allegrine Meikha, Sarah Fortunatée bat H’aya, Khemaissa Bat Reine,
Talya bat Yael, 'enfant Noya Haya bat Maayane Myriam Morgan, et tous les malades et blessés parmi
le Am Israél et les h'assidés oumot aOlam :)aN !

Pour la protection du Am Israél et la venue de Machia'h dans la miséricorde aujourd'hui
et de nos jours : yx !

Léavdil, dédié a 1'élévation de 1'ame de: Alain H’aim Ben Eliane Fortunée (25 Chevat 5785),
Gisele Esther Touitou bat Joséphine Freh'a (2 Adar 5785), Lucien Nessim ben Georgette (7 Adar

5785), Itsh’ak ben Margalit (16 Adar 5785), Julien Yossef ben Myriam (16 Adar 5785), H'anna bat
Zvia (18 Adar 5785), Yossef ben Esther (22 Adar 5785), Moché ben Simh’a (4 Tamouz 5785), Méir
Chimoéne ben Avigail (12 Tamouz 5785), Liliane Esther Bat Iréne Tayta (15 Tamouz 5785), Rav Dan
Yehouda ben Eliiahou (5 Av 5785), Agnés bat Zéltana (21 Elloul 5785), Perla bat Rika (26 Tichri), Rosa
bat Messouka (11 Tevet 5786), David H’al ben Rivka (12 Tevet 5786), Mimoun Edmond ben Yaakov

véMarie (2 Chevat 5786) et tous les disparus parmi le Am Israél et les h'assidés oumot aOlam : y%N !



