PARASHA + HALAKLZA ¢+ MOUSSAR 4 HISTOIR

TORAHOME

LA TORAH S’INVITE CHEZ VOUS

a principale détérioration causée par la faute du veau h
d’or est celle qui a touchée au respect de Moshé _ ¥
quand les Bnei Israél ont dit : « Qui est Moshé ? Nous :

ne savons pas ce qu'il lui est arrivé ». lls auraient di savoir === > ’

que ce dernier ne les avait pas laissé a I'abandon, puisque

ses éleves (Aaron, Yéoshoua et ‘Hour) étaient restés avec eux

dans le camp. Ils n’avaient qu’a venir les voir et leur deman-

der de les conduire dans le désert selon les directives de

Moshé. Mais ils n’ont pas choisi la voie de la vérité, mais

celle du mensonge. La faute du veau d’or a été entrainé par

le Erev Rav (peuple non juif sorti d’Egypte) qui détestait Mos-

hé. Ainsi, dés que ce dernier fut déclaré mort, ils demandent

a Aaron de leur créer des « dieux » qui les guideraient dans [

le désert. Ceci nous montre bien que lorsque I'on se sépare g4 '_

du vrai Tsadik, on se trompe et on peut méme en arriver a | '

I'idolatrie, ‘has véshalom. Alors, quand Moshé revient du .-.

Mont Sinai et voit le terrible spectacle, il va s’atteler a répa- §

rer cette faute en pensant méme aux générations futures : il

va construire un endroit ou I’'on « rencontrera » la présence

Divine : c’est le Mishkan (les Parashiots de la Torah ne sont

pas toutes dans l'ordre, car le rappel de la construction du

Mishkan est dans la Parasha Terouma, avant la faute du veau

d’or, qui se déroulera lors de la Parashat Ki Tissa).

C’est le but de notre existence dans cet exil. Maintenant que

le Beth Hamikdash est détruit, les synagogues et les centres

d’études le « remplacent ». C’est la que les éleves se réunis-

sent et étudient ce qu'ils ont entendu de leurs maitres, afin

de perpétuer la tradition. De plus, la sainteté des syna- §

gogues et des Batei Midrashot est, si I'on peut ainsi dire, au

méme niveau que celle du Mishkan construit dans le désert

apres la faute du veau d’or. Tout en étant en exil, qui est

comparé au désert, ces endroits jouent un role de réparation F§

de la faute du veau d’or et nous donnent en méme temps la |

possibilité de perpétuer la sainteté du Beth Hamikdash.

LIKOUTEY SIHOT SHEMOT




Sache, que toute ta Parnassa prend sa source dans la lumiere de
M O U S S A R I'ame de ta femme, comme il est rapporté dans le Likouté Moaran

(Torah 69) : « L'essentiel de I'argent de I'homme lui revient
conjointe. En effet, par le biais de la lu-
miere de son ame, 'homme recoit son ar-
gent, c'est-a-dire que lorsque des lu-
mieres,
étincellent et se répandent, ces lumieres,
qui correspondent au concept de l'argent,
viennent d'un endroit dans I'homme (de
la méme facon que la femme vient d'une
partie de I'homme)».

nant de la lumiere de son ame,

cation de ces paroles est la sui-
vante : lorsque la femme est heureuse et
joyeuse alors son ame s'étend, alors des-
cend une abondance de Parnassa a son
mari. C'est pourquoi il n'existe pas de
plus grande erreur que de restreindre sa
femme, de se disputer avec elle au sujet
el - DL RN de ses dépenses, de 'empécher d'acheter,
de lui donner le sentiment qu'elle ne peut pas utiliser I' arg nt comme elle le souhaite et donc de ne pas
acheter ce qu'elle veut. Car, a partir du moment ou elle se sent étranglée, alors la lumiére de son 4me se
restreint, et alors la Parnassa de son mari aussi se restreint. Il se trouve qu'un homme qui se dispute
._  branche sur laquelle il est assis. Car
il veut économiser quelques piéces, et en fait il en perd des millier ; en effet, il restreint la lumiére de
I'ame de sa femme, et de ce fait, il perd toute sa Parnassa qui vient de I'ame de sa femme. Et de toute fa-
con, méme s'il a des gros problemes de Parnassa, alors cette économie qu'il essaie de faire en restrei-
gnant sa femme, méme si cela concerne beaucoup d'argent, ne résoudra certainement pas son pro-
bléeme, mais au contraire cela ne peut que I'aggraver.

La vraie solution est qu'il commence a étre un « homme vaillant » et a faire le travail nécessaire pour
apporter a sa femme la Parnassa. Aussi bien d'aller prier et implorer D', aussi de faire Teshouva, et aus-
si de faire tout son i rendre sa femme heureuse. Car, en réalité, il s'est engagé a la faire
ui de realiser son obligation de toutes ses forces. Et non seulement il lui est interdit
uelconque compréhension du coté de'safemme, ou de penser qu'elle doit I'aider dans sa
parnassa mais au contraire il est obligé de la rendre joyeuse, de lui acheter des cadeaux et de lui donner
de l'argent a dépenser etc... Et ce n’est que lorsqu'il se comportera ainsi que I'ame de sa femme s'éten-
dra, et que sa Parnassa lui arrivera en abondance.

vivre, c’est don

RAV SHALOM ARUSH

CONTACT
Vous desirez recevoir une Halakha par jour ? A > IR T

torahome613@hotmail.com




HALAKHA

Les jouets Shabbat (pour les enfants)
o Il est permis de jouer aux Lego. Le fait de cons-
truire et démonter n’est pas interdit

o Il est autorisé de jouer aux billes dans une mai-
son. A l'extérieur, ce sera interdit (méme s’il y a un
erouv)

o Les ballons que I'on gonfle et que I'on doit atta-
cher en faisant un nceud sont Mouktsés. Par contre,
ceux qui se ferment apres les avoir gonflés, avoir un
petit bouchon en plastique sont autorisés (méme
ceux en forme d’animaux et autres)

o Jouer aux dominos est permis. Les échecs sont
aussi permis mais il vaut mieux s'en abstenir

Accessoires électrique le Shabbat
o Un répondeur automatique qui recgoit des mes-
sages vocaux ne devra pas étre laissé en marche du-
rant Shabbat et il faudra I'éteindre
o Il est interdit de mettre une minuterie sur une
télévision ou sur une radio afin d’en profiter pen-
dant Shabbat (celui qui veut préserver son dme ne
posséedera pas de télévision chez lui)

o Il est autorisé d’utiliser une couverture chauf-
fante qui est branchée sur la prise avant Shabbat

o Il sera bon de mettre un petit papier et d’écrire
« Shabbat » dessus afin de ne pas la débrancher par
erreur et ainsi transgresser Shabbat

YALKOUT YOSSEF

MOUSSAR

QUESTIONS A UN RAV

A-t-on le droit de jurer ?

Il est question de I'habitude populaire de dire : « Je
te jure sur ma vie, je te jure sur la Torah, sur la téte
de ma meére, sur la vie des enfants... » toutes ces ex-
pressions sont a proscrire, méme si ce que I'on dit
est vrai. Celui qui ne croit pas les dires d'une per-
sonne sans serments, ne les admettra pas non plus
avec un serment. Alors, il est totalement inutile et
surtout interdit de jurer sur quoi que ce soit.

Est-il permis d’essayer de connaitre les secrets
d'une personne ?

Il faut s’éloigner de la curiosité et ne pas chercher
a connaitre les secrets des autres. Si on voit deux
personnes parler entre elles, il ne faut pas essayer
d’attraper quelques paroles de ce qu’elles disent,
et encore moins leur demander de quoi il s’agit. Si
elles avaient voulu qu’on le sache, elles ne se se-
raient pas éloignées pour parler tranquillement.

Est-il permis de donner un surnom ?

Les Sages disent : « Tous ceux qui descendent au
Guehinam en remontent, exception de ceux qui don-
nent un surnom a leur prochain ». Sur le verset : «
Qui met la désolation (shamot) sur terre ». En fait,
il ne faut pas lire shamot mais shemot (des noms).
Le nom exprime I'essence de 'homme, et quand on
lui donne un surnom, on porte atteinte a cette es-
sence méme. Ce qui rend 'interdit tres grave.

LE ROSH



H I S T 0 I R E Un jour, alors que Rav Ben Tsion Aba

Shaoul donnait un cours a ses éleves
dans l'une des salles d’étude de sa
Yeshiva, une petite fille toqua et ou-
vrit la porte. Le Rav demanda ce
qu’elle désirait et elle répondit que sa
mere 'avait envoyée pour vérifier si
ce poulet était casher ou pas. La petite

fille tendit au Rav un panier dans le-
quel se trouvait le poulet en question.

Il analysa ses entrailles puis dit a la
petite fille : « Dis a ta maman que
vous ne pouvez pas manger ce poulet,
il n’est pas casher ». La petite fille ac-
quiesca et le Rav reprit son cours.

Apres un instant, il s’'interrompit, songea un peu et sortit un billet de sa
poche en demandant si 'un des éleves voulait aller a la recherche de cette
petite fille pour lui donner ce billet. L'un des éleves partit en courant. Entre
temps, le Rav continua a étudier dans son livre, mais ne continua pas le cours
(il ne voulait pas que I'éleve se trouve perdant). Puis I'éleve revint et annonca
au Rav qu'il avait trouveé I'enfant et lui avait transmis le billet. Le visage du
Rav exprima une grande joie et il put finir le cours.

Apres le cours, quelques éleves interrogerent le Rav Ben Tsion : « Pouvez-
vous nous dire pourquoi il était si important d’interrompre le cours pour
donner ce billet a cette petite fille ? Et si vous ne savez pas qui était cet en-
fant, comment avez-vous su que sa famille avait besoin de votre aide ? ». Le
Rav expliqua : « Je ne connais pas cette petite fille mais j’ai deviné que sa fa-
mille avait besoin d’aide.

En effet, elle n’a pas pu trouver la salle
d’étude toute seule. C’est slirement sa
mere qui lui a indiqué comment venir.
Or, si sa mere sait que je suis en plein
cours et envoie sa fille pour me poser la
question, c’est qu’elle n’avait que ce
poulet a donner a ses enfants. Aussi, une
fois que j'ai tranché que le poulet n’était
pas casher, comment allait-elle nourrir
sa famille ? Je lui ai donc donné un billet
pour qu’elle puisse s’acheter a man-
ger ! ».




