‘le feuillet de la Communaute

Sarcelles

‘Dvar ‘Terah

La Paracha de Yitro relate
I’événement majeur et central de
I"histoire du Peuple Juif: le Don de la
Thora sur le Mont Sinai. Tous les
événements consignés dans la
Thora, a commencer par la création
du monde, conduisent vers ce
moment. Hachem est sur le point
d’accomplir le but pour lequel Il a
créé le monde: faire qu’il devienne
Sa demeure ici-bas. On peut alors se
demander: Pourquoi cette Paracha
ne tire-t-elle pas son nom de cet
événement important, mais plutot
d'un  événement apparemment
mineur: la visite de Yitro aupres de
son gendre Moché? L'explication se
trouve dans le Zohar (ll, 67b): le
Don de la Thora ne fut possible
qu’apres que Yitro eut reconnu la
grandeur  d’Hakadoch  Baroukh
Hou, le jour ou il s’est exclamé:
«Maintenant, je sais que I’Eternel
est plus Grand que tous les dieux»
(Chémot 18, 11). Voici I'explication:
Rachi nous apprend que Yitro, le
grand-prétre de Mydiane,
«connaissait toutes les idolatries du
monde, et qu’il n’y en avait pas une
seule qu’il n’eGt servie», ce qui lui
permit d’ailleurs d’étayer une telle
affirmation. Cela signifie qu’il était
un expert en la matiere et qu'il
connaissait en profondeur toutes les
idées idolatres qui dominaient le
monde a cette époque. Lorsqu’une
personne ayant atteint ce niveau de
connaissance paienne reconnait la
grandeur de D-ieu, cela met en

YITrO

lumiere le pouvoir de la Sagesse
divine, comme l'explique le Zohar
(I, 47b) a propos du passage: «Et
j’ai vu que la sagesse a un avantage
sur la folie» (Kohélet 2, 13). Il existe
un avantage particulier dans la
sagesse, lorsqu’elle découle «de /a
folie» — de la connaissance du savoir
paien et de son renoncement. Ce
privilege de la Sagesse divine,
renouvelée grace aux aveux de Yitro,
a rendu possible le Don de la Thora.
En effet, lorsque Yitro — I'incarnation
de la philosophie et de la
«spiritualité» opposés a la Thora —
admit que «/’Eternel est plus grand
que tous les dieux», le couronnant
ainsi Roi sur tous les aspects de la
vie, y compris les détails les plus
banals et apparemment naturels,
tout fut alors en place pour que la
Thora descende du ciel. En
reconnaissant que la providence
Divine imprégne tous les recoins de
la création, Yitro prépara le monde a
la conscience de I'omniprésence de
D-ieu, qui fut obtenue par le Don de
la Thora. Par ailleurs, la descente de
la Thora vers ce monde inférieur,
permet de le purifier et de I'élever
au rang de sainteté, a |'instar de Yitro
qui s'affranchit de l’idolatrie dans
laquelle il était plongé et qui finit
par se convertir. Aussi, convient-il
que la Paracha décrivant le Don de
la Thora porte le nom de Yitro, le
prétre idolatre converti.

Collel

«Quel est le sens des mots ‘Naassé VéNichma’
(nous ferons et nous écouterons)?»

‘le Beécit du Chabbat

Un certain ministre non-Juif était I’ennemi juré des Juifs. Il avait surtout en haine un
habitant ‘Hassid de sa ville. Celui-ci étudiait la Thora du matin au soir sans répit. Il se
levait bien avant I"aube quand tout était encore obscur. Il s’enveloppait de son Talit,
et se rendait ainsi au Beth Hamidrache (maison d’étude) par tous les temps. Il ne lui
arrivait jamais, en hiver comme en été de partir apres le lever du jour. Le ministre qui
connaissait cette habitude du ‘Hassid, réfléchit comment se débarrasser de lui. Il choisit
un plan tres simple: au milieu de la nuit, il envoya son domestique creuser une fosse
sur le chemin ol passait le ‘Hassid tous les matins avant I’aube. Il était sQir que le Juif ne
remarquerait pas I'emb(iche dans I’obscurité. Il y tomberait... pour ne plus se relever!

DS sty
8 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha 8§Sarah Bat Nouna 8 Yaacov Ben Lisa § Abraham Ben Malka Bénais  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili

‘Horaires de Chabbat

‘Hadlakat Nerot: 17h38 ,L
Motsaé Chabbat: I8h48

1) A la question de savoir s'il est permis de se
parfumer pendant Chabbath, sur la peau ainsi
que sur les vétements, la Cuemara [Bétsa 23a]
enseigne: «Rabba et Rav Yossef ont diit qu’il est
interdit de renverser un verre de parfum sur
des vétements, pendant Chabbath, a titre
d’interdit de Molid Réya’h’ (Création d’une
odeur).» Uinterdit de Molid constitue a créer
une chose nouvelle pendant Chabbath. Or,
I'introduction de parfum a lintérieur des
fibres d’'un vétement, est considérée comme
la création d'une chose nouvelle: la bonne
odeur contenue dans le vétement. Nous
apprenons de cette Guemara, qu’il est interdit
de parfumer un vétement pendant Chabbath,
a cause de l'interdit de Molid (Maran rapporte
ce Din dans le Beth Yossef - O.H chap.511, et
le Rama le tranche lui aussi dans I'une de ses
notes sur le Choul’han Aroukh). Tel est
également |'usage de s'interdire de parfumer
un vétement pendant Chabbath,
conformément a l'opinion de plusieurs
Richonim  (Décisionnaires de  I'époque
médiévale).

2) lauteur du Touré Zahav (ou Taz, le Gaon
Rabbi David Seguel Ha-Lévi) en déduit qu'il
est interdit aux Cohanim, pendant Chabbath,
d'utiliser une eau dans laquelle on a versé de
I'eau de rose, lorsqu’ils se lavent les mains
avant de réciter la Birkat Cohanim, puisque
cette eau de rose procurent une bonne odeur
dans les mains. Cependant le Gaon H’akham
Tsvi (le pere du Gaon Ya'bets) réfute les propos
du Taz, et prouve que la chose est tout a fait
permise. En effet, il cite une Michna de
Chabbath (111a) dans laquelle il est enseigné:
«Les princes peuvent masser leurs blessures
pendant Chabbath, avec de I'huile a base
d’eau de rose.» Selon le ‘Hakham Tsvi, nous
constatons de cette Michna, que I'eau de rose
procure une bonne odeur et malgré tout, nous
pouvons l'utiliser sur le corps pendant
Chabbath. Cette différence entre le corps et
les vétements est retenue également par de
nombreux autres décisionnaires. Un parfum
laisse une odeur persistante sur un vétement,
alors que sur le corps, I'odeur se dissipe et est
absorbée par les ports de la peau avec la sueur
humaine. Or, on ne peut parler d'interdit de
Molid Réya’h que lorsqu’il s'agit d’une odeur
persistante. Il en est de méme pour le
déodorant. Il est permis dutiliser un déodorant
pendant Chabbath, a la condition de ne pas
en mettre sur les vétements.

8 Fortune Messaouda Bat Aicha 8 Juliette Léa bat Sassia Shachouna & Léonie Dabia Bat Julie Débora




Mais il est dit dans les Proverbes (19, 21): «Nombreuses sont les conceptions
dans le cceur de I'homme, mais c’est le dessein de D-ieu qui 'emporte.» Ce
méme soir, un invité de marque arriva chez le “Hassid. s étudierent ensemble
jusque tard dans la nuit. Le lendemain matin, le ‘Hassid ne se leva pas a son
heure habituelle. Il faisait déja jour quand il se mit en route pour le Beth
Hamidrache. Il remarqua le trou profond sur son chemin, et le contourna. Le
ministre qui n’en savait rien, était persuadé que son ennemi juré avait trouvé
la mort dans la fosse qu’il avait fait creuser. Il sourit méchamment a I'idée
de voir de ses propres yeux la fin du Juif. Le matin, il se hata de sortir sur la
route que le ‘Hassid prenait chaque jour. Il marchait d’un pas allegre quand
il vit soudain devant lui... ce Juif qu’il croyait mort! Oui, c’était bien lui qui
marchait sain et sauf sur le chemin! Son plan avait échoué! Quelle déception!
Le ministre interpella le Juif. Il ne pouvait cacher sa curiosité. «Pourquoi pars-
tu étudier si tard aujourd’hui?», lui demanda-t-il, intrigué et décu a la fois.
Le ‘Hassid raconta comment I'invité qu’il avait regu la veille, lui avait causé
ce retard. Le ministre ne put retenir son étonnement, il s’exclama: «Béni
soit le D-ieu des Juifs Qui trouve des facons si miraculeuses de les sauver
du danger!» C'est cette histoire que le ‘Hozé (le Voyant) de Lublin raconta
pour expliquer le verset (Psaumes 117, 1-2): «Louez I’Eternel, vous tous, 6
peuples, glorifiez-Le. Car immense est Sa Bonté en notre faveur...» «Nous-
mémes ne sommes pas conscients des nombreux miracles de D-ieu fait pour
nous chaque jour», dit-il un jour a ses ‘Hassidim. «Ce sont les non-Juifs qui
trament leurs plans contre nous qui le savent! Eux seuls réalisent combien de
fois leur mauvais desseins ont échoué! Ce sont eux qui peuvent louer D-ieu
pour Sa Bonté envers nous, comme [’a fait ce ministre antisémite!» On peut
ajouter encore une autre explication a ce verset, en considérant ce qu’Yitro
a proclamé (Chémot 18, 11): «Je reconnais maintenant que I’Eternel est plus
grand que tous les dieux, car la chose qu'ils avaient projetée criminellement
est retombée sur eux.» Yitro, nous raconte la Guemara, avait été un des
conseillers de Pharaon. Vu son poste, il savait parfaitement quels avaient été
les desseins des Egyptiens. Tous les plans n’avaient pas réussi, et Yitro était
bien celui qui le savait et pouvait louer D-ieu de ce qu’ils avaient échoué.
Mieux que tout autre, il réalisait a quel point le chatiment de ces méchants
était justifié. Il savait reconnaitre comment ils avaient été punis pour chacun
des desseins qu’ils avaient projeté et qui ne s’était pas réalisé par miracle.

Il est écrit dans notre Paracha (lorsque Moché transmis au Peuple les paroles de D-ieu
relatives au Don de la Thora): «Le peuple entier répondlit d’une voix unanime: “Tout ce
qu’a dit I'tternel, nous le ferons!” Et Moché rapporta les paroles du Peuple au Seigneur»
(Chémot 19, 8). Le Midrache [Mékhilta] enseigne: «Et Moché rapporta les paroles du
Peuple au Seigneur. Quelles furent les paroles du Peuple? ‘Tout ce qu’a dit VEternel, nous
le ferons et nous comprendrons’.» Ces derniéres paroles sont tirées de la Paracha de
Michpatim, comme il est dit: «Et il (Moché) prit le Livre de I’Alliance, dont il fit entendre la
lecture au Peuple (le 5 Sivan, veille du Don de laThora) et ils dirent: “Tout ce qu’a prononcé
VEternel, nous le ferons et nous comprendrons 2% ntvys (Naassé véNichma)”» (Chémot
24, 7). La Guemara [Chabbath 88a] rapporte que lorsque le Peuple s’exclama comme un
seul homme «Nous |[le] ferons et nous comprendrons — Naassé véNichma», 600 000
Anges déposerent sur chacune des tétes des Enfants d’Israél deux couronnes: I'une pour
«Naassé» et |'autre pour «Nichma» Plus loin, la Guemara rapporte que D-ieu a dit, a
propos des mots «Naassé véNichma»: «Qui a révélé a Mes enfants ce secret dont se
servent les Anges?». Quel est donc la signification de cette fantastique expression?
Rapportons différentes réponses, parmi lesquelles: 1) «Naassé», signifie que les Béné Israél
accepterent d’accomplir les Commandements antérieurs au Don de la Thora (les sept Lois
des Béné Noa’h et les Mitsvot reques a Mara). «Nichmay, signifie qu’ils s’engagérent
également & accepter les futurs Commandements du Don de la Thora [Abravanel — voir
aussi Kli Yakar]. 2) «Naassé», signifie qu’ils accompliront les Commandements, dans le
seul but d’écouter Sa voix («Nichma»), «<comme un serviteur qui sert son maitre sans
I'intention de recevoir une récompense» [Sforno]. 3) «Naassé», signifie qu’ils accompliront
les Mitsvot positives, tandis que «Nichma» signifie qu’ils accompliront les Mitsvot
négatives. [Autre explication:] «Naassé» fait référence a la Thora Ecrite, tandis que
«Nichma» fait référence a la Thora Orale [Or Haaféla]. 4) «Naassé», signifie qu’ils
accompliront les Mitsvot dans les moindres détails pratiques, tandis que «Nichma» signifie
qu’ils chercheront a connaitre le sens profond des Mitsvot [Malbim]. 5) Lors du Don de la
Thora, Israél comprit que I’homme, fait de chair et de sang, ne pouvait, de par sa dimension
corporelle, atteindre la Vérité profonde de la Thora qui est la Sagesse Divine. Aussi, le
conseil qu'’ils leur vinrent a I'esprit était de commencer par I’accomplissement pratique
des 613 Commandements divins (248 positifs et 365 négatifs), a I’aide des 248 membres
et des 365 nerfs du corps humain, méme si on ne les comprend pas, afin de purifier et de
raffiner notre aspect matériel. En effet, lorsqu’on sanctifie son corps, celui-ci n’est plus un
obstacle pour la compréhension des profondeurs de la Thora. Ainsi, Israél a dit: «Tout ce
qu’a prononcé I’Eternel, nous le ferons et nous comprendrons» - grace a «nous le ferons»
- grace a l'accomplissement pratique des Commandements de la Thora, alors «nous
comprendrons» - nous mériterons de comprendre et d'atteindre les profondeurs des
secrets de la Thora [Léket Imrei Kodech — Chavouot 112b].

Ja perle du Chabbath

Essayons de comprendre pourquoi la Thora a été donnée
sur le Mont Sinai et non sur le Mont Moriah, le Lieu de
résidence de la Chékhina. Le Midrache [Téhilim 68]
enseigne que toutes les Montagnes se sont disputées le
privilege d'étre le Lieu du Don de la Thora [fieres de leur
élévation adéquate pour la Thora, elles ont voulu intenter
un proces au modeste Mont Sinail. Leur détermination
pour I'honneur de la Thora leur procura, malgré tout,
chacune une récompense (pour le Mont Thabor, d'étre le
Lieu de la Délivrance d'Israél a I'époque de Dévora et pour
le Mont Carmel, d’étre le Lieu de la Délivrance d’Eliahou
Hanavi). Pareillement, le Talmud [Méguila 29a] enseigne:
«Un jour viendra ou les synagogues et les maisons d’étude
qui sont & présent en dehors de la Terre [sainte] seront
établies sur la Terre d’Israél: ‘Comme le Thabor parmi les
montagnes, comme le Carmel qui s’avance dans la mer, il
viendra’ (Jérémie 46, 18); n’est-ce pas la un raison a fortiori?
Si le Thabor et le Carmel qui ne sont venus étudier
qu’occasionnellement (au moment du Don de la Thora),
furent établis sur la Terre d'Israél, comment pourrait-il en
étre autrement des synagogues et des maisons d’étude, ot
la Thora est étudiée et ot on répand sa parole?» Toutefois,
Hachem choisit de se révéler sur la plus petite des
montagnes, le Mont Sinai, car Il montre une affection toute
remarquable pour ceux qui expriment la modestie [Sotah
5b]. Dans ce cas, pourquoi avoir choisi une montagne
plutdt qu’une plaine? C'est que le Mont Sinai' porte
également en lui la dimension du Mont Moriah. En effet,
au sujet de I'enseignement suivant du Ta/mud [Taanit 16a]:
« Quel est le sens du Mont Moriah [pourquoi est-il appelé
ainsil? ...L'un (des Maitres) dit: parce que c’est le Mont
d’ous fut issu I'enseignement (Horaa), Iautre dit: parce que
c’est le Mont d’ou la crainte (Mora) fut communiquée aux
nations idolatres, Rachi et Tosfot expliquent, curieusement,
que le Mont Moriah fait (aussi) référence au Mont Sinai’
(pour les mémes raisons)! Par ailleurs, il est relaté dans les
Midrachim: 1) «<Au moment de la réception de la Thora, le
Mont Moriah a été déraciné [de son endroit] et est venu
[s'installer] dans le désert (du Sinai), afin que la Thora soit
donnée sur ce lieu d’élévation» [Yalkout Réouvéni]. 2)
«D’ol provient le [Mont] Sinai'? Rabbi Yossi a dit: du Mont
Moriah il a été détaché, comme la ‘Hala (prélevement) de
la pate; de I'endroit ou /ts’hak Avinou fut ligoté (la Akéda).
D-ieu dit: Puisqu’lts’hak leur pére a été ligoté sur ce Lieu (le
Mont Moriah), il convient que ses enfants regoivent la
Thora sur ce méme Lieu. Et d’ot savons-nous que dans le
futur il retournera a sa place? C'est qu'il est dit: «// arrivera,
a la fin des temps, que la montagne de la maison du
Seigneur sera affermie sur la cime des montagnes N3
o7 (BéRoch Héharim)» (Isaie 2, 2). [De quelles
montagnes s'agit-il?] Ce sont: le (Mont) Thabor, le (Mont)
Carmel, le (Mont) Sinai et le (Mont) Tsion (le Mont Moriah);
o7 (Héharim — les Montagnes) [peut se lire:] i3 (HE - 5)
o3 (Harim - montagnes) [les quatre citées plus celle
résultante de la fusion entre elles], correspondant aux cinqg
‘Houmachim de la Thora (la «fusion» des Montagnes
faisant allusion au cinquieme ‘Houmach: Michné Thora —
la répétition de la Thora)» [Midrache Téhilim 68]. Nous
pouvons dire que le Mont Sinai présente la synthese des
deux potentiels. D’une part, il est«la plus basse de toutes
les montagnes», symbolisant de ce fait I'humilité, et
cependant, il est bien une montagne, incarnant la fierté et
la force d’accomplir la Volonté de D-ieu avec don de soi (le
symbole du Mont Moriah, Lieu de la «ligature d'lts’hak»
d’ou tirerent ses enfants la force d'accepter la Thora
inconditionnellement: Naassé Vénichma). C'est la fusion
de ces deux contraires qui fit du Sinai' la «Montagne de
D-ieu», le Lieu ou Hachem choisit de manifester Sa
présence et de donner Ses enseignements [Likouté Si'hot].



