
La Paracha de Yitro relate 
l’événement majeur et central de 
l’histoire du Peuple Juif: le Don de la 
Thora sur le Mont Sinaï. Tous les 
événements consignés dans la 
Thora, à commencer par la création 
du monde, conduisent vers ce 
moment. Hachem est sur le point 
d’accomplir le but pour lequel Il a 
créé le monde: faire qu’il devienne 
Sa demeure ici-bas. On peut alors se 
demander: Pourquoi cette Paracha 
ne tire-t-elle pas son nom de cet 
événement important, mais plutôt 
d’un événement apparemment 
mineur: la visite de Yitro auprès de 
son gendre Moché? L’explication se 
trouve dans le Zohar (II, 67b): le 
Don de la Thora ne fut possible 
qu’après que Yitro eut reconnu la 
grandeur d’Hakadoch Baroukh 
Hou, le jour où il s’est exclamé: 
«Maintenant, je sais que l’Éternel 
est plus Grand que tous les dieux» 
(Chémot 18, 11). Voici l’explication: 
Rachi nous apprend que Yitro, le 
grand-prêtre de Mydiane, 
«connaissait toutes les idolâtries du 
monde, et qu’il n’y en avait pas une 
seule qu’il n’eût servie», ce qui lui 
permit d’ailleurs d’étayer une telle 
affirmation. Cela signifie qu’il était 
un expert en la matière et qu’il 
connaissait en profondeur toutes les 
idées idolâtres qui dominaient le 
monde à cette époque. Lorsqu’une 
personne ayant atteint ce niveau de 
connaissance païenne reconnaît la 
grandeur de D-ieu, cela met en 

lumière le pouvoir de la Sagesse 
divine, comme l’explique le Zohar 
(III, 47b) à propos du passage: «Et 
j’ai vu que la sagesse a un avantage 
sur la folie» (Kohélet 2, 13). Il existe 
un avantage particulier dans la 
sagesse, lorsqu’elle découle «de la 
folie» – de la connaissance du savoir 
païen et de son renoncement. Ce 
privilège de la Sagesse divine, 
renouvelée grâce aux aveux de Yitro, 
a rendu possible le Don de la Thora. 
En effet, lorsque Yitro – l’incarnation 
de la philosophie et de la  
«spiritualité» opposés à la Thora – 
admit que «l’Éternel est plus grand 
que tous les dieux», le couronnant 
ainsi Roi sur tous les aspects de la 
vie, y compris les détails les plus 
banals et apparemment naturels, 
tout fut alors en place pour que la 
Thora descende du ciel. En 
reconnaissant que la providence 
Divine imprègne tous les recoins de 
la création, Yitro prépara le monde à 
la conscience de l’omniprésence de 
D-ieu, qui fut obtenue par le Don de 
la Thora. Par ailleurs, la descente de 
la Thora vers ce monde inférieur, 
permet de le purifier et de l’élever 
au rang de sainteté, à l’instar de Yitro 
qui s’affranchit de l’idolâtrie dans 
laquelle il était plongé et qui finit 
par se convertir. Aussi, convient-il 
que la Paracha décrivant le Don de 
la Thora porte le nom de Yitro, le 
prêtre idolâtre converti.

Collel

Le feuillet de la Communauté 
Sarcelles

Yitro
20 Chévat 5786

7 Février 
2026
345

Horaires de Chabbat

Hadlakat Nérot:  17h38
Motsaé Chabbat: 18h48

Dvar Torah Yitro

1) A la question de savoir s’il est permis de se 
parfumer pendant Chabbath, sur la peau ainsi 
que sur les vêtements, la Guemara [Bétsa 23a] 
enseigne: «Rabba et Rav Yossef ont dit qu’il est 
interdit de renverser un verre de parfum sur 
des vêtements, pendant Chabbath, à titre 
d’interdit de Molid Réya’h’ (Création d’une 
odeur).» L’interdit de Molid constitue à créer 
une chose nouvelle pendant Chabbath. Or, 
l’introduction de parfum à l’intérieur des 
fibres d’un vêtement, est considérée comme 
la création d’une chose nouvelle: la bonne 
odeur contenue dans le vêtement. Nous 
apprenons de cette Guemara, qu’il est interdit 
de parfumer un vêtement pendant Chabbath, 
à cause de l’interdit de Molid (Maran rapporte 
ce Din dans le Beth Yossef - O.H chap.511, et 
le Rama le tranche lui aussi dans l’une de ses 
notes sur le Choul’han Aroukh). Tel est 
également l’usage de s’interdire de parfumer 
un vêtement pendant Chabbath, 
conformément à l’opinion de plusieurs 
Richonim (Décisionnaires de l’époque 
médiévale). 
2) L’auteur du Touré Zahav (ou Taz, le Gaon 
Rabbi David Seguel Ha-Lévi) en déduit qu’il 
est interdit aux Cohanim, pendant Chabbath, 
d’utiliser une eau dans laquelle on a versé de 
l’eau de rose, lorsqu’ils se lavent les mains 
avant de réciter la Birkat Cohanim, puisque 
cette eau de rose procurent une bonne odeur 
dans les mains. Cependant le Gaon H’akham 
Tsvi (le père du Gaon Ya’bets) réfute les propos 
du Taz, et prouve que la chose est tout à fait 
permise. En effet, il cite une Michna de 
Chabbath (111a) dans laquelle il est enseigné: 
«Les princes peuvent masser leurs blessures 
pendant Chabbath, avec de l’huile à base 
d’eau de rose.»  Selon le ‘Hakham Tsvi, nous 
constatons de cette Michna, que l’eau de rose 
procure une bonne odeur et malgré tout, nous 
pouvons l’utiliser sur le corps pendant 
Chabbath. Cette différence entre le corps et 
les vêtements est retenue également par de 
nombreux autres décisionnaires. Un parfum 
laisse une odeur persistante sur un vêtement, 
alors que sur le corps, l’odeur se dissipe et est 
absorbée par les ports de la peau avec la sueur 
humaine. Or, on ne peut parler d’interdit de 
Molid Réya’h que lorsqu’il s’agit d’une odeur 
persistante. Il en est de même pour le 
déodorant. Il est permis d’utiliser un déodorant 
pendant Chabbath, à la condition de ne pas 
en mettre sur les vêtements.

 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha  Josiane Esther Soria Bat Sim’ha Sarah Bat Nouna Sarah Bat Nouna  Yaacov Ben Lisa  Yaacov Ben Lisa  Abraham Ben Malka Bénaïs  Abraham Ben Malka Bénaïs  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
 Fortune Messaouda Bat Aïcha  Fortune Messaouda Bat Aïcha  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Léonie Dabia Bat Julie Débora Léonie Dabia Bat Julie Débora

לעילוי נשמת

«Quel est le sens des mots ‘Naassé VéNichma’ 
(nous ferons et nous écouterons)?»

Le Récit du Chabbat
Un certain ministre non-Juif était l’ennemi juré des Juifs. Il avait surtout en haine un 
habitant ‘Hassid de sa ville. Celui-ci étudiait la Thora du matin au soir sans répit. Il se 
levait bien avant l’aube quand tout était encore obscur. Il s’enveloppait de son Talit, 
et se rendait ainsi au Beth Hamidrache (maison d’étude) par tous les temps. Il ne lui 
arrivait jamais, en hiver comme en été de partir après le lever du jour.  Le ministre qui 
connaissait cette habitude du ‘Hassid, réfléchit comment se débarrasser de lui. Il choisit 
un plan très simple: au milieu de la nuit, il envoya son domestique creuser une fosse 
sur le chemin où passait le ‘Hassid tous les matins avant l’aube. Il était sûr que le Juif ne 
remarquerait pas l’embûche dans l’obscurité. Il y tomberait... pour ne plus se relever! 



Il est écrit dans notre Paracha (lorsque Moché transmis au Peuple les paroles de D-ieu 
relatives au Don de la Thora): «Le peuple entier répondit d’une voix unanime: “Tout ce 
qu’a dit l’Éternel, nous le ferons!” Et Moché rapporta les paroles du Peuple au Seigneur» 
(Chémot 19, 8). Le Midrache [Mékhilta] enseigne: «Et Moché rapporta les paroles du 
Peuple au Seigneur. Quelles furent les paroles du Peuple? ‘Tout ce qu’a dit l’Eternel, nous 
le ferons et nous comprendrons’.» Ces dernières paroles sont tirées de la Paracha de 
Michpatim, comme il est dit: «Et il (Moché) prit le Livre de l’Alliance, dont il fit entendre la 
lecture au Peuple (le 5 Sivan, veille du Don de la Thora) et ils dirent: “Tout ce qu’a prononcé 
l’Éternel, nous le ferons et nous comprendrons מָָע ְ ה וְְנִִשְׁ�  Chémot) «”(Naassé véNichma) נַַעֲֲשֶׂ�ֶ
24, 7). La Guemara [Chabbath 88a] rapporte que lorsque le Peuple s’exclama comme un 
seul homme «Nous [le] ferons et nous comprendrons – Naassé véNichma», 600 000 
Anges déposèrent sur chacune des têtes des Enfants d’Israël deux couronnes: l’une pour 
«Naassé» et l’autre pour «Nichma» Plus loin, la Guemara rapporte que D-ieu a dit, à 
propos des mots «Naassé véNichma»: «Qui a révélé à Mes enfants ce secret dont se 
servent les Anges?». Quel est donc la signification de cette fantastique expression? 
Rapportons différentes réponses, parmi lesquelles: 1) «Naassé», signifie que les Béné Israêl 
acceptèrent d’accomplir les Commandements antérieurs au Don de la Thora (les sept Lois 
des Béné Noa’h et les Mitsvot reçues à Mara). «Nichma», signifie qu’ils s’engagèrent 
également à accepter les futurs Commandements du Don de la Thora [Abravanel – voir 
aussi Kli Yakar]. 2) «Naassé», signifie qu’ils accompliront les Commandements, dans le 
seul but d’écouter Sa voix («Nichma»), «comme un serviteur qui sert son maître sans 
l’intention de recevoir une récompense» [Sforno]. 3) «Naassé», signifie qu’ils accompliront 
les Mitsvot positives, tandis que «Nichma» signifie qu’ils accompliront les Mitsvot 
négatives. [Autre explication:] «Naassé» fait référence à la Thora Ecrite, tandis que 
«Nichma» fait référence à la Thora Orale [Or Haaféla]. 4) «Naassé», signifie qu’ils 
accompliront les Mitsvot dans les moindres détails pratiques, tandis que «Nichma» signifie 
qu’ils chercheront à connaître le sens profond des Mitsvot [Malbim]. 5) Lors du Don de la 
Thora, Israël comprit que l’homme, fait de chair et de sang, ne pouvait, de par sa dimension 
corporelle, atteindre la Vérité profonde de la Thora qui est la Sagesse Divine. Aussi, le 
conseil qu’ils leur vinrent à l’esprit était de commencer par l’accomplissement pratique 
des 613 Commandements divins (248 positifs et 365 négatifs), à l’aide des 248 membres 
et des 365 nerfs du corps humain, même si on ne les comprend pas, afin de purifier et de 
raffiner notre aspect matériel. En effet, lorsqu’on sanctifie son corps, celui-ci n’est plus un 
obstacle pour la compréhension des profondeurs de la Thora. Ainsi, Israël a dit: «Tout ce 
qu’a prononcé l’Eternel, nous le ferons et nous comprendrons» - grâce à «nous le ferons» 
- grâce à l’accomplissement pratique des Commandements de la Thora, alors «nous 
comprendrons» - nous mériterons de comprendre et d’atteindre les profondeurs des 
secrets de la Thora [Léket Imrei Kodech – Chavouot 112b]. 

Mais il est dit dans les Proverbes (19, 21): «Nombreuses sont les conceptions 
dans le cœur de l’homme, mais c’est le dessein de D-ieu qui l’emporte.» Ce 
même soir, un invité de marque arriva chez le ‘Hassid. Ils étudièrent ensemble 
jusque tard dans la nuit. Le lendemain matin, le ‘Hassid ne se leva pas à son 
heure habituelle. Il faisait déjà jour quand il se mit en route pour le Beth 
Hamidrache. Il remarqua le trou profond sur son chemin, et le contourna. Le 
ministre qui n’en savait rien, était persuadé que son ennemi juré avait trouvé 
la mort dans la fosse qu’il avait fait creuser. Il sourit méchamment à l’idée 
de voir de ses propres yeux la fin du Juif. Le matin, il se hâta de sortir sur la 
route que le ‘Hassid prenait chaque jour. Il marchait d’un pas allègre quand 
il vit soudain devant lui... ce Juif qu’il croyait mort! Oui, c’était bien lui qui 
marchait sain et sauf sur le chemin! Son plan avait échoué! Quelle déception! 
Le ministre interpella le Juif. Il ne pouvait cacher sa curiosité. «Pourquoi pars-
tu étudier si tard aujourd’hui?», lui demanda-t-il, intrigué et déçu à la fois. 
Le ‘Hassid raconta comment l’invité qu’il avait reçu la veille, lui avait causé 
ce retard. Le ministre ne put retenir son étonnement, il s’exclama: «Béni 
soit le D-ieu des Juifs Qui trouve des façons si miraculeuses de les sauver 
du danger!» C’est cette histoire que le ‘Hozé (le Voyant) de Lublin raconta 
pour expliquer le verset (Psaumes 117, 1-2): «Louez l’Eternel, vous tous, ô 
peuples, glorifiez-Le. Car immense est Sa Bonté en notre faveur...» «Nous-
mêmes ne sommes pas conscients des nombreux miracles de D-ieu fait pour 
nous chaque jour», dit-il un jour à ses ‘Hassidim. «Ce sont les non-Juifs qui 
trament leurs plans contre nous qui le savent! Eux seuls réalisent combien de 
fois leur mauvais desseins ont échoué! Ce sont eux qui peuvent louer D-ieu 
pour Sa Bonté envers nous, comme l’a fait ce ministre antisémite!» On peut 
ajouter encore une autre explication à ce verset, en considérant ce qu’Yitro 
a proclamé (Chémot 18, 11): «Je reconnais maintenant que l’Eternel est plus 
grand que tous les dieux, car la chose qu’ils avaient projetée criminellement 
est retombée sur eux.» Yitro, nous raconte la Guemara, avait été un des 
conseillers de Pharaon. Vu son poste, il savait parfaitement quels avaient été 
les desseins des Égyptiens. Tous les plans n’avaient pas réussi, et Yitro était 
bien celui qui le savait et pouvait louer D-ieu de ce qu’ils avaient échoué. 
Mieux que tout autre, il réalisait à quel point le châtiment de ces méchants 
était justifié. Il savait reconnaître comment ils avaient été punis pour chacun 
des desseins qu’ils avaient projeté et qui ne s’était pas réalisé par miracle.

Essayons de comprendre pourquoi la Thora a été donnée 
sur le Mont Sinaï et non sur le Mont Moriah, le Lieu de 
résidence de la Chékhina. Le Midrache [Téhilim 68] 
enseigne que toutes les Montagnes se sont disputées le 
privilège d’être le Lieu du Don de la Thora [fières de leur 
élévation adéquate pour la Thora, elles ont voulu intenter 
un procès au modeste Mont Sinaï]. Leur détermination 
pour l’honneur de la Thora leur procura, malgré tout, 
chacune une récompense (pour le Mont Thabor, d’être le 
Lieu de la Délivrance d’Israël à l’époque de Dévora et pour 
le Mont Carmel, d’être le Lieu de la Délivrance d’Eliahou 
Hanavi). Pareillement, le Talmud [Méguila 29a] enseigne: 
«Un jour viendra où les synagogues et les maisons d’étude 
qui sont à présent en dehors de la Terre [sainte] seront 
établies sur la Terre d’Israël: ‘Comme le Thabor parmi les 
montagnes, comme le Carmel qui s’avance dans la mer, il 
viendra’ (Jérémie 46, 18); n’est-ce pas là un raison à fortiori? 
Si le Thabor et le Carmel qui ne sont venus étudier 
qu’occasionnellement (au moment du Don de la Thora), 
furent établis sur la Terre d’Israël, comment pourrait-il en 
être autrement des synagogues et des maisons d’étude, où 
la Thora est étudiée et où on répand sa parole?» Toutefois, 
Hachem choisit de se révéler sur la plus petite des 
montagnes, le Mont Sinaï, car Il montre une affection toute 
remarquable pour ceux qui expriment la modestie [Sotah 
5b]. Dans ce cas, pourquoi avoir choisi une montagne 
plutôt qu’une plaine? C’est que le Mont Sinaï porte 
également en lui la dimension du Mont Moriah. En effet, 
au sujet de l’enseignement suivant du Talmud [Taanit 16a]: 
« Quel est le sens du Mont Moriah [pourquoi est-il appelé 
ainsi]? …L’un (des Maîtres) dit: parce que c’est le Mont 
d’où fut issu l’enseignement (Horaa), l’autre dit: parce que 
c’est le Mont d’où la crainte (Mora) fut communiquée aux 
nations idolâtres, Rachi et Tosfot expliquent, curieusement, 
que le Mont Moriah fait (aussi) référence au Mont Sinaï 
(pour les mêmes raisons)! Par ailleurs, il est relaté dans les 
Midrachim: 1) «Au moment de la réception de la Thora, le 
Mont Moriah a été déraciné [de son endroit] et est venu 
[s’installer] dans le désert (du Sinaï), afin que la Thora soit 
donnée sur ce lieu d’élévation» [Yalkout Réouvéni]. 2) 
«D’où provient le [Mont] Sinaï ? Rabbi Yossi a dit: du Mont 
Moriah il a été détaché, comme la ‘Hala (prélèvement) de 
la pâte; de l’endroit où Its’hak Avinou fut ligoté (la Akéda). 
D-ieu dit: Puisqu’Its’hak leur père a été ligoté sur ce Lieu (le 
Mont Moriah), il convient que ses enfants reçoivent la 
Thora sur ce même Lieu. Et d’où savons-nous que dans le 
futur il retournera à sa place? C’est qu’il est dit: «Il arrivera, 
à la fin des temps, que la montagne de la maison du 
Seigneur sera affermie sur la cime des montagnes ׁרֹאֹׁש  בְּ�ְ
 De quelles] .(Isaïe 2, 2) «(BéRoch Héharim) הֶֶהָָרִִים
montagnes s’agit-il?] Ce sont: le (Mont) Thabor, le (Mont) 
Carmel, le (Mont) Sinaï et le (Mont) Tsion (le Mont Moriah); 
 (Hé - 5) ה׳ [:peut se lire] (Héharim – les Montagnes) הֶֶהָָרִִים
 les quatre citées plus celle] (Harim - montagnes) הָָרִִים
résultante de la fusion entre elles], correspondant aux cinq 
‘Houmachim de la Thora (la «fusion» des Montagnes 
faisant allusion au cinquième ‘Houmach: Michné Thora – 
la répétition de la Thora)» [Midrache Téhilim 68]. Nous 
pouvons dire que le Mont Sinaï présente la synthèse des 
deux potentiels. D’une part, il est«la plus basse de toutes 
les montagnes», symbolisant de ce fait l’humilité, et 
cependant, il est bien une montagne, incarnant la fierté et 
la force d’accomplir la Volonté de D-ieu avec don de soi (le 
symbole du Mont Moriah, Lieu de la «ligature d’Its’hak» 
d’où tirèrent ses enfants la force d’accepter la Thora 
inconditionnellement: Naassé Vénichma). C’est la fusion 
de ces deux contraires qui fit du Sinaï la «Montagne de 
D-ieu», le Lieu où Hachem choisit de manifester Sa 
présence et de donner Ses enseignements [Likouté Si’hot].

Réponses

La perle du Chabbath


