PARACHA YITRO —19N% LES 10 COMMANDEMENTS

Chaque personne doit faire rentrer Chabat avec les horaires de la communauté qu’il fréquente
JERUSALEM Entrée : 16h37e Sortie :17hg57  PARIS-IDF:17h3818h48  Marseille 17h39+18h43
Tel-Aviv 16h59 «17h58  Miami 17h50+18h45  Palerme 17h17+18h17

Résumé des points principaux de notre Paracha:

Yitro, le beau-pére de Moche, apprend les miracles que D.ieu a fait pour le peuple d’Israél. Il se
déplace de Midiane pour rejoindre le campement d’Israél. Tsipora, la femme de Moche,
l’'accompagne ainsi que ses deux enfants Guerchom et Eliezer. Yitro conseille 8 Moché de déléguer ses
pouvoirs en matiere de justice, en nommant des juges, afin de I’aider a gouverner et a rendre la
justice au sein du peuple.

Les enfants d’Israél arrivent en face du mont Sinai. D.ieu leur annonce qu’il a choisi le peuple juif
comme une « royauté de prétres » et une « nation sainte ». Le peuple répond en proclamant : « tout
ce que D.ieu dira, nous le ferons ».

Le 6éme jour du mois de Sivane, troisiéme mois par rapport a Nissan (mois de la sortie d’Egypte), la
nation d’Isra€l se rassemble tout entiére au pied du Mont Sinai. D.ieu se révele sur cette montagne
dans le tonnerre, les éclairs, les fumées et le son du chofar. Il demande a Moché de monter sur la
montagne et proclame les 10 commandements qui enjoignent au peuple de :

1.Croire en D.ieu, 2. Ne pas servir les idoles, 3. Ne pas prononcer le nom de D.ieu en vain,

4.Garder le Chabat, 5. Honorer son pére et sa mere, 6. Ne pas tuer, 7. Ne pas commettre d’adultére,
8. Ne pas kidnapper, 9. Ne pas porter de faux témoignage, 10. Ne pas envier le bien de son prochain.
Le peuple dit a Mocheé que la révélation divine est trop intense, et lui demande de recevoir lui-méme
la Torah pour ensuite la retransmettre au peuple.

Puis la paracha parle de la mitsva de ne pas construire I'autel avec des pierres touchées par le métal,
et de la mitsva de ne pas monter sur ’autel avec des marches.

« Celui qui voit D.ieu dans tout ne peut étre troublé par rien. »
(Rabbi Nahman, Likouté Moharan I, 1)

« Moché relata a son beau-pére tout ce que Hachem fit A Pharaon et a ’Egypte au
sujet d'Israél, (...) » (Yitro 18,8)

Notre paracha contient un fondement de la foi juive, le récit du don de la Torah au mont Sinai ou
D.ieu se révele a Moche et au peuple d'Isra€l.

Depuis 36 générations (depuis la création d'Adam), Hachem attendait de transmettre la Torah qui
avait précédé la création de l'univers (Pirkei dé Rabbi Eliezer 41). A Matan Torah, non seulement les
Bnéi Isra€él entendirent la Voix d'Hachem, mais ils virent également les ondes sonores qui émanaient
de Sa ‘bouche’.

Pourtant, malgré 'importance majeure de cet événement, la paracha s’ouvre sur l'arrivée d’Yitro
rejoignant le peuple juif dans le désert ! Pourquoi cet épisode a-t-il été choisi comme introduction au
don de la Torah ?

De plus, la Torah rapporte que lorsque Mocheé rencontra Yitro, il lui raconta les miracles accomplis
par Hachem , 'ouverture de la mer des Joncs et la guerre miraculeuse contre Amalek, et ce afin de le
rapprocher de la Torah. C’est étonnant ! Rachi écrit déja plus haut (18:1) qu’Yitro en entendant parler
de ces deux événements, décida de les rejoindre et de se convertir ! Pourquoi alors, pour attirer son
coeur a la Torah, Moche lui répéta-t-il ce qu’il avait déja entendu ?

Rav Meir Wahrsager rapporte le Midrach (Eih’ah Rabba 2:13) disant que bien que les nations

du monde puissent avoir la sagesse (‘hochma), elles ne peuvent pas posséder la Torah. Nos Sages
enseignent que la Torah n’est pas ‘une autre’ discipline complexe, comparable a la physique
quantique, a la géométrie algébrique ou a I'ingénierie nucléaire. La Torah est unique, elle est
fondamentalement et qualitativement différente de toute autre ‘hochma au monde, elle représente la
sagesse divine.

Il est écrit dans les prophétes (Yechayahou 55,9) : « autant les cieux sont élevés au-dessus de la
terre, autant Mes voies sont au-dessus de vos voies, et Mes pensées de vos pensées. »



La Torah émane de la sagesse incomparable d'Hachem. quel que soit le nombre de fois qu'on a étudié
un sujet, chaque ligne de Torah contient d'innombrables couches qui attendent d'étre découvertes et
comprises plus profondément (il est remarquable que nous lisons chaque semaine de 'année la
paracha lue 'année précédente, et qu'on y découvre toujours des nouveautés!).

Pour reprendre les termes de Rav Wahrsager, le caractére unique de la Torah réside dans le fait qu'au
lieu de nous enseigner quelque chose que nous ignorons, elle nous donne une nouvelle perspective
sur des choses que nous pensons déja connaitre. Ainsi, pour apprécier la profondeur de la Torah, une
personne doit étudier spécifiquement un sujet qui lui est déja familier.

En choisissant un sujet qu’il avait déja entendu, I'objectif de Mocheé était d’ouvrir les yeux d’Yitro sur
la grandeur infinie de la Torah, en partageant avec lui une nouvelle perspective sur ce qu'il pensait
déja connaitre. Yitro, qui avait déja exploré et rejeté toutes les autres religions (Rachi Chemot 18:11),
découvrit alors une sagesse sans précédent ni commune mesure, qui n'émane pas de I'homme, mais
de D.ieu Tout Puissant.

Cela explique pourquoi Yitro a été choisi comme introduction a la paracha du Matane Torah, car une
condition préalable a sa réception est d'en apprécier la grandeur inégalée et de comprendre ce qui la
rend si particuliere.

Rav Wahrsager ajoute que lorsque nous assistons a un cours de Torah, plutét que de nous attendre a
ce qu'on nous présente de nouveaux faits, nous devrions reconnaitre que la véritable étude se produit
lorsque nous entendons ce que nous connaissons déja, mais qu'on nous apprend a y découvrir des
subtiles nuances. Plutét que de dire « Oh, j'ai déja entendu cela », il nous faut y rechercher ce qui ne
nous y était pas apparut (etilyena...).

Le roi Chomo (Michlei 28,9) écrit : « Celui qui détourne son oreille de l'écoute de la Torah, ses
prieres sont aussi considérées comme une abomination. » Le Gaon de Vilna commente qu'il s'agit
d'une personne qui détourne son oreille de 1'écoute de la Torah non pas la premiére fois, mais la
deuxieme fois, se justifiant en affirmant : « Je le sais déja. » Celui qui n'apprécie pas la Torah au
point de vouloir la réentendre passe a c6té de tout 1'intérét de son étude, qui ne commence qu’a partir
de la deuxiéme fois, permettant de la saisir plus profondément. C'est pourquoi parmi les 48 attributs
permettant d'acquérir la Torah (Avot 6:6), figurent "I’écoute de I'oreille" et "écouter et ajouter": la
capacité et la volonté d'écouter encore et encore pour atteindre des niveaux de compréhension plus
profonds, et réviser pour accroitre celle-ci (Méam Loez).

La Guemara (Gittin 43a) enseigne qu'une personne ne peut pas comprendre pleinement les mots de
la Torah si elle ne trébuche pas dessus. Rav Wahrsager explique que c'est parce que l'essence de son
étude implique la lutte pour transformer et élever notre vision terrestre limitée, afin d'atteindre le
point de vue de la Torah.

Ainsi, si nous découvrons une erreur dans notre logique (cela se produira inévitablement), nous
devons accepter qu'il s'agit d'une premiere étape nécessaire pour parvenir a une bonne
compréhension de la Torah, et nous sensibiliser a la facon dont Lui, Hachem voit le monde.

(Source Adaptation issu de Compilation de commentaires Rabbanim N°541 Claude Eliahou Benichou)

«Les 10 Commandements correspondent aux 10 paroles par lesquelles D.ieu a
créé le monde. »
( Le Léka’h Tov -Vaét’hanan)

« Maintenant j’ai su que Hachem est plus grand que tous les dieux, ... »
(Yitro 19,20)

Ecoutant véritablement et saisissant le sens des événements exceptionnels de la sortie d’Egypte, Yitro
prend conscience de la puissance absolue d’Hachem. Il part de Midian pour rejoindre le camp des
Bnéis Israél dans le désert, avec I'intention de se convertir. Il offre des sacrifices a Hachem, puis
s’assoit pour manger avec Aharon et les Anciens. Un miracle spécial se produit alors en son honneur :
une part de Manne tombe pour lui pendant le repas (Chemot Rabba 27,4), montrant ainsi clairement
qu’il fait partie du Peuple Juif (Midrach Choh’er Tov 78,4).

Le Divré Yoel (Lé'h Lé'ha) enseigne que les Ames des convertis que 1'on trouve a chaque génération
sont des étincelles et des réincarnations des ames des convertis qui ont été faits par Avraham.



Le Midrach (Béréchit rabba 53,9) raconte que lorsque Sarah allaitait Its'hak, il lui coulait tellement
de lait que les femmes nobles lui faisaient allaiter leurs enfants. La Pessikta Rabbati (44) commente
que ceux qui se convertissent au judaisme descendent des enfants qui méritérent de gotter au lait de
Sarah.

Le tsadik Guer Tsédek, Avraham ben Avraham (né comte Valentin Pototski), qui a vécu a I'époque du
Gaon de Vilna, et qui est mort sur le bticher pour avoir renoncé a la religion chrétienne pour la
religion juive, dit que "Lorsque Hachem s'est approché de chacune des nations pour leur demander si
elles acceptaient la Torah, elles 1'ont toutes refusé. Cependant parmi elles, se trouvaient de rares
personnes d’exception, qui voulaient accepter la Torah. Ces personnes sont les ancétres de tous les
convertis dont les ames étaient aussi présentes lors du don de la Torah."

Le Rav Akiva Eiger d’ajouter qu'en méme temps parmi le peuple juif, certaines personnes ne
voulaient pas accepter la Torah, mais par honte ou crainte, elles se sont jointes a la masse et ont dit :
"Nous ferons et nous comprendrons”. Cependant, des années plus tard, ces ames s’écarterent de leur
foi et tragiquement se convertirent ou s’assimilérent.

Selon la guémara (Chabat 146a), bien que les futurs convertis n'étaient pas présents au mont Sinai,
leurs anges gardiens I’y étaient. Et d’affirmer que le verset relatif a I’entrée dans I’alliance d’'Hachem
(« Ce n'est pas avec vous seuls que je conclus cette alliance et ce serment,) mais avec celui qui est ici,
présent avec nous aujourd'hui devant Hachem notre D.ieu, et avec celui qui n'est pas ici (avec nous
aujourd'hui » -Nitsavim 29,13-14) inclut les convertis.

Nos Sages rapportent (guémara Nidda 30b) qu'un ange enseigne toute la Torah au bébé dans le
ventre de sa mere, puis lui fait oublier tout ce qu'il a appris. Quel en est I'intérét ?

1l est plus facile d'étudier, de se souvenir, de ce qu'on a déja appris une 1ere fois dans le passé.
Qu'en est-il des convertis qui n'ont pas eu d’ange leur enseignant toute la Torah avant leur
naissance ?

Le Rav 'Haim Kanievsky de répondre qu'Hachem leurs accorde une aide divine spéciale, les aidant
dans leur étude de la Torah, qui va leur permettre de surmonter le désavantage de ne pas avoir eu un
ange leur enseignant toute la Torah.

Le Midrach (Tan'houma - Vayakel 8) dit : "Des convertis qui étudient la Torah valent autant que le
Cohen Gadol qui entrait dans le Saint des saints."

(Source adaptation aux Délices de la Torah)

« Par l'étude de la Torah le jour et la nuit, le ciel et la terre subsistent. »
(le Zohar - Vayikra)

« Je suis Hachem, ton Eloqim (Eloquéh’a), qui t’ai fait sortir d’Egypte, (...) »
« Tu n’auras pas d’autres dieux (...) »
(Yitro 20,2-3)

Lorsqu’Hachem Donna les dix commandements, les Bnéis Israél entendirent les deux premiers ("Je
suis Hachem"..."tu n’auras pas d’autres dieux") directement de Sa ‘bouche’. Ne pouvant supporter
I'intensité de Sa voix, le reste fut transmis au peuple par Moche (Mekhilta).

Le Tiferet Tsion enseigne qu’apres avoir été entendus explicitement d’Hachem ces deux
commandements, ils se sont ancrés de manieére indélébile dans I’ame Juive.

La Torah commence par la lettre bét (2- Bérechit), représentant le chiffre 2, en symbole aux 2
premiers commandements qui proclament la souveraineté et la Toute Puissance de D.ieu sur tout
I'univers (Tikouné Zohar 32 - 76a).

La lettre bét (1) vient mettre en relief que, de la méme facon que rien ne la précéde excepté le aléph
(), rien n'a précédé la Création excepté 1'Unique, Hachem (michna Rabbi Eliézer sur Yitro).

Le Midrach Hagadol (20,2) rapporte sur le 1* commandement : -" Je suis a la fois Hachem, D.ieu
miséricordieux pour ceux qui M’obéissent, et Eloquéh’a, D.ieu qui punit celui qui refuse de
M‘écouter."



Le 1 commandement nous oblige de croire en I'existence d'un Créateur tout-puissant, de savoir
qu'lL exerce une Providence continuelle sur 'univers, qu'IL est la force dictant toutes les lois
naturelles, et qu'IL soutient et nourrit toutes les créatures, de la plus grande a la plus petite (Zohar
Vaéra 25). Cette obligation ne se limite pas a des moments spécifiques (comme la plupart des
mitsvot) : La conscience de l'existence d'Hachem et de Son pouvoir doivent étre une préoccupation
constante du Juif (Sefer hah’inou’h 25).

Le terme "d'autres dieux" du 2em commandement ne signifie pas qu'il existe (h’as véchalom)
d'autres dieux qu'Hachem. La Torah appelle les idoles "dieux", car c'est le terme employé par ceux
qui les honorent (bien qu'elles soient sans vie...). Ce commandement impose I'interdiction de croire
en tout autre pouvoir que celui d'Hachem, de servir ou de s'incliner devant une idole. Nos Sages
interdisent de s'incliner devant elle, méme sans intention de la servir, et il est également interdit d’en
posséder une.

La Mekhilta rapporte que le général romain Agripas demanda & Rabban Gamliel : "Pourquoi D.ieu,
toujours plein de miséricorde, affirme-t-il étre jaloux des idoles et promet-Il1 de détruire sans pitié
ceux qui les servent ? Comment peut-I1 étre jaloux d'idoles de pierre et de métal, de gravats
insignifiants qui ne représentent pour Lui aucune menace et ne peuvent Lui faire concurrence ?"
Rabban Gamliel répondit que cela ressemble a une femme qui apprend que son mari a pris une autre
épouse ayant moins de qualités qu'elle, attristée de voir son mari perdre son temps avec une femme
tout a fait quelconque. Et Rabban Gamliel de conclure : "D.ieu est en colére contre les idolatres, car
au lieu de Lui consacrer leur temps, ils se perdent a servir de vulgaires morceaux de bois et de
pierre".

D.ieu punit ceux qui ont pratiqué I'idolatrie pendant 4 générations, tandis que la récompense pour le
respect de ce 2e Commandement s'étend sur 2 000 générations.

Selon le Yalkout Réouvéni au nom du Zohar, lorsqu'un homme n'éduque pas son fils, c'est comme s'il
fabriquait une idole. L'enfant finira par devenir un fils rebelle.

A notre époque, étre passionné pour 'argent et courir apres est une forme d’idolatrie. Les honneurs,
la réussite matérielle, le paraitre, la notoriété, les plaisirs hors cadre de la Torah et tout ce qui se
rapporte au culte de la (sa) personne en sont autant. C’est adorer autre chose qu'Hachem et c’est
prohibé. (Source adaptation Aux Délices de la Torah)

« Je ne porte rien seul. Tout est guidé. Tout est voulu. Tout est pour moi. »
(Hovot HaLevavot, Shaar HaBitahon)

Halah’a 'Time' : Questions/ Réponses

Q : Est-il permis Chabat d'écrire avec des biscuits ou des bonbons ?

R : Il est permis de disposer sur la table des bonbons ou des biscuits en forme de lettres, car il n'est
pas habituel d'écrire sur une table. De plus, les lettres ne sont ni attachées ni collées.

Mais il est interdit de parsemer en forme de lettres sur un gateau des petits bonbons [Baruch
Ch'amar ‘Béit’, 122].

Q : Est-il permis Chabat de couper une inscription sur un gateau ?

R : S'il y a des lettres écrites avec de la creme sur le dessus du gateau, il est bon d'étre rigoureux et de
les effacer en mangeant. Et si l'inscription fait partie du gateau lui-méme, il n'y a pas lieu d'étre
rigoureux a ce sujet [Hazon Ovadia ‘Hé’, p. 206].



Q : Est-il permis Chabat d'ouvrir et de fermer un livre sur lequel il est écrit sur les
tranches des pages ?

R : Un livre sur les tranches des pages duquel il y a des lettres ou des dessins - il est permis de
I'ouvrir et de le fermer le Chabat, car son statut est celui d'une porte faite pour étre ouverte et fermée
fréquemment. Néanmoins, a priori on n’écrira pas ou n’apposerons pas de sceaux sur les tranches
des livres [Hazon Ovadia ‘Hé’, p. 159].

(traduction Ouriel David ben Rabbi H’aim, issu de « A’h Tov Vah’essed » halah’a yomit 5786)

« il ne faut pas chercher a se montrer aux autres plus pieux qu'on ne l'est en
vérité. »
(Le Ohr ha'Haim haKadoch sur le 3eme des 10 commandements : "Tu n'invoqueras pas le nom
d'Hachem ton D.ieu a I'appui d'un mensonge")

Celui qui parle d'un Tsaddik le jour de sa Hiloula, celui-ci prie pour lui et le protege :
Ce Chabat 20 Chevat c’est 1a Hilloula de Rav Ovadia Hadaya

Rav Ovadia Hadaya zts’l, auteur du ‘Yaskil Avdi’, est né a Alep (Syrie) Roch Hodesh Tevet 5650
(1889). AT’age de 5 ans, il monte en Israél avec sa famille qui s’installe a Jérusalem. Des sa plus
tendre enfance, il montre de grandes dispositions pour I’étude de la Torah, et son pere, Rav Chalom
Hadaya, loue les services d’un enseignant privé afin de renforcer encore ses dons et ses
connaissances religieuses.

A 18 ans, Rav Hadaya écrit un livre sur le Rambam. Un peu plus tard, il commence a enseigner a la
Yechivat Porat Yossef et fait également partie des éminents cabalistes de la Yechivat Bet El
(Jerusalem).

Figurant parmi les plus grands décisionnaires séfarades, tres érudit en Halakha et en Kabala, il
exerce les fonctions de rabbin et de Dayan. Il fut dirigeant spirituel de la Yeshivat Bet El, membre du
grand rabbinat d’Israél,et siégea également au grand tribunal rabbinique.

Il était tres attaché au Rav Avraham Itshak Hacohen Kook, avec lequel il correspondait pour des
questions de Halakha, et a son fils, Rav Zvi Yehouda zts’l.

Le Rav Hadaya garda l’esprit clair et resta actif jusqu’a son dernier jour, se montrant tout aussi
compétent dans les cours qu’il donnait, dans les réponses qu’il envoyait que lors des réunions du
grand rabbinat d’Israél. Le Chabat Yitro 20 Chevat 5729, le Rav monta a la Torah a I'office de Chah’it
et lut les Dix Commandements, comme il le faisait chaque année. Apres Minh’a, il rentra chez lui et
se mis a étudier.

Pendant son étude, il laissa échapper son livre de ses mains, ce qui n’était jamais arrivé auparavant.
Se sentant fatigué, il décida de prendre un peu de repos et demanda a sa fille de le réveiller 20
minutes plus tard. Mais lorsqu’elle s’approcha de lui, elle vu qu’il avait quitté ce monde de facon
paisible, par le ‘baiser d’'Hachem’.

Le Rav Hadaya est enterré au cimetiere du Har Hamenouh’ot, quartier de Guivat Shaoul, a
Jérusalem. Que son mérite nous Protege Amen.

(Source adaptation chiourim com)

« le désir d'une personne d'accomplir une mitsva ou de se livrer a toute autre
activité vient de l'esprit.
Une personne au cceur triste aura un esprit abattu, c'est-a-dire brisé et angoissé,
et elle ne sera capable d'accomplir quoi que ce soit. »
(Le Gaon de Vilna Gaon sur Michlé 15,13)



Message caché

Alors qu'un émissaire h’abbad rédigeait une demande de bénédictions adressée au Rabbi de
Loubavitch, son tres jeune fils lui fit des signes indiquant qu’il voulait lui aussi écrire au Rabbi.
Le pere lui donna un crayon et une feuille de papier, sur laquelle I'enfant fit un gribouillage.

Au moment de fermer I'enveloppe contenant sa lettre, le pére pensa y glisser également le
gribouillage de I'enfant, en se disant qu’apres tout il ne comprenait rien a ce que recele 'ame d'un
enfant !

Quelques temps plus tard, ’homme recut deux enveloppes du Rabbi.

L’une contenait la réponse a sa demande , la seconde contenait les mots :

« La demande de bénédictions a bien été recue. »

(Source adaptation Story Time, recit rapporté par Rav Yossef Yits’hak Jacobson, tiré du livre * Menachem M. Schneerson
Rabbi de Loubavitch. Schlomoh Brodowicz page 250)

CHABAT CHALOM A VOUS AINSI QU’A TOUTE VOTRE
FAMILLE !

DEDIE A LA GUERISON TOTALE DE :

("C'est Chabat, on ne peut pas crier; la guérison est proche", 829 7217 XD PWIHA X7 NAW)
L’enfant Aharon ben Esther, Stéphane Itsh’ak ben Rivka, David ben Adeline, Mordéh’al ben H’aya Sarah,
Janneot Yaakov ben Gracia, Meyer Ben H’anna, Rav Gabriel Haim Beckouche ben Mercedes Sarah, Jona-
than ben esther, David Aaron ben Sarah, Yonathan H'aim Yaakov ben Dévorah, Yossef Itsh'ak ben Eliane
Esther Sarah, Moché ben Simh'a, Méir ben Tikva, Benoit Yossef ben Esther, Nissim ben Fanny, Tséma’h
ben Sarah, Gérard Yéhochoua ben Ema, Arel ben H’anna, David Salmone ben Rah’el, Moché ben Ida As-
sous, H’aim Menah’em ben H’anna, Avraham ben Yaakov Funaro, H’aim ben Ela, Itsrak ben Cha-
mouh’a, Guilam ben Karine Koh’ava, David ben Brigitte, Yonathan ben Deborah, Daniel Rah’amime ben
Nelly Kamouna, Haim Baruch Ben Toska Tova, Maoz ben Varda Dévorah, Nir Goutman ben Myriam,
Omer ben Tali, Hillel Chimone H’ai Abitbol Ben Monique Simh’a, Daniel Ychaya Ménaché ben Feigel,
inon Chalom ben Sarah, David itshak ben Valérie Naomie, Yoram H’aim ben Claire Clara, Aviad ben
Noa, Avichal ben Edna, Noam ben Adi, Patrick Fredj Ben Sarah, Acher Messaoud ben Myriam Marie,
Yona ben Simh’a, Réphaél Eliahou ben Myriam, Ofék ben H’ani, Avi’hai ben Meirav, Ohad ben H’ava, Yos-
sef ben Marie-France, [tamar ben Méital, Victor Houani H'aim ben Julie, Israel Tsion Ben Haya Myriam,
Albert Bernard Avraham ben Julie Kamouna, Samy Azar ben Ema Laila, Eric Tsion Israél ben Rah’el, Ya-
niv Moché ben Evelyne Naina H’ava, Mario ben Maria, H’édva bat Agnés, Koh’ava bat H’aminké, Karine
bat Esther, Laurence Dvorah bat Rina, Aline Emilie bat Giselle Esther, Sarah Rosine bat Margoucha, Ella
Myriam bat Naomie Simha, Malkele (Malka) ben Esther, Rouhama bat Elise Louise , Lara Dalya Margot
Méssaouda bat Gina Zara Diane, Josiane Léa bat Fortuné Méssaouda,Sarah Mazal-Tov bat Ruth Haya,
Mazal Tov bat Rah’el, Shirel Fleurette bat Nathalie Sarah, Batia H’aya bat Kalima, Annie Rose bat Colette
Fanny, Noa Léa bat Lara Dalya Margot Méssaouda, Esther bat Guénouna, Naomie esther bat ilana H’an-
na, Simh’a bat Rivka, Sarah Simh'a bat Séverine Léa,Johanna Rah’el bat Annie Suzie Sultana, Liza bat Sa-
rah Fortunée, Julie Yéhoudit bat Sarah, Andrée Esther Tita bat Emma, Hadassa bat Esther, Esther bat
H’anna, Narkis bat Dalya, Fleurette H’aya Simh’a bat Fortuné Méssaouda, Chantal Fortunée Mazal bat
Allegrine Meikha, Sarah Fortunatée bat H’aya, Khemaissa Bat Reine, Talya bat Yael, I'enfant Noya Haya
bat Maayane Myriam Morgan, et tous les malades et blessés parmi le Am Israél et les h'assidés oumot aO-
lam )N !

Pour la protection du Am Israél et la venue de Machia'h dans la miséricorde aujourd'hui et
de nos jours : yx !



Léavdil, dédié a1'élévation de I'ame de: Yair Moche ben Vered véyonathan (20 Tevet 5785), Alain
H’aim Ben Eliane Fortunée (25 Chevat 5785), Gisele Esther Touitou bat Joséphine Freh'a (2 Adar 5785),
Lucien Nessim ben Georgette (7 Adar 5785), Itsh’ak ben Margalit (16 Adar 5785), Julien Yossef ben
Myriam (16 Adar 5785), H'anna bat Zvia (18 Adar 5785), Yossef ben Esther (22 Adar 5785), Moché ben
Simh’a (4 Tamouz 5785), Méir Chimone ben Avigail (12 Tamouz 5785), Liliane Esther Bat Iréne Tayta (15
Tamouz 5785), Rav Dan Yehouda ben Eliiahou (5 Av 5785), Agnés bat Zéltana (21 Elloul 5785), Perla bat
Rika (26 Tichri), Rosa bat Messouka (11 Tevet 5786), David H’ai ben Rivka (12 Tevet 5786), Mimoun
Edmond ben Yaakov véMarie (2 Chevat 5786) et tous les disparus parmi le Am Israél et les h'assidés

oumot a0lam : yaN !



