
1

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

Tout juif qui observe la Torah et les Miswotes 
peut avoir un impact

Chavoua Tov Oumévorakh. Avec tous ces chants et 
louanges (sur Maran Rabbenou Ich Maçliah », dans 
le chant « ושיח ברון  פי   qu’ont interprété « אפתח 
Rabbi Kfir Partouch et son frère Rabbi Yéhonathan), 
la douleur est très grande. Pourquoi mon père ne 
m’a pas écouté lorsque j’ai dit de monter en Israël ?! 
Mais ce n’est pas seulement mon père, tous les sages 
d’Europe qui sont restés en Russie, en Pologne etc… 
Il leur a été conseillé à de nombreuses reprises de 
monter en Israël, mais ils n’ont pas voulu. Ensuite, 
nous en avons payé un prix très cher. Même si ici, 
ils sont tous des fauteurs ; tout juif qui observe la 
Torah et les Miswotes peut avoir un impact. Moi, à 
cause de mes fautes, j’ai mille problèmes, et il y a 
des gens non-religieux qui disent (c’est ce qu’on m’a 
raconté) : « le seul sain d’esprit parmi les religieux, 
c’est le Rav Mazouz ». Je suis un homme simple. 
Que veut dire « שפוי » - « sain d’esprit » parmi 
les religieux ? Si tu enlèves une valeur numérique 
au mot « שפוי », tu obtiens la valeur numérique 
du mot « פשוט » - « simple »… C’est tout. Mais je 

dis des choses simples et 
droites qui sont acceptées 

par le cœur. Il s’avère que si je dis un mot sur les 
rassemblements gays, tout le pays entier fait du 
bruit. Mais qu’est-ce que j’ai dit ? Personne n’a 
jamais dit comme moi ? C’est la Torah qui le dit ! 
« C’est une abomination » (Wayikra 18,22). Que 
voulez-vous de ma vie ?! Lorsque je dis une chose, 
il semblerait que ça suscite quelque chose dans 
leur cœur. A plus forte raison si plusieurs Rabbins 
venaient dire la même chose. Quant à mon père, 
il avait une force de parole très puissante, il était 
capable de convaincre des non-juifs. 

La politique 
Si un homme se cache tout le temps en disant peut-
être et peut-être, il ne fera rien au final. Il faut tenir 
tête, et ne pas avoir honte de tout le monde. Les 
politiques sont zéro. Vraiment zéro. Il ne faut pas 
se mélanger à eux, ni leur demander service, car ils 
ne valent rien ! Lorsqu’ils font des promesses dans 
leurs discours, ça à la même valeur que ce que 
faisait Pharaon. A chacun d’eux, tu dois leur dire : 
 tu es comme Pharaon » ; de » - « כי כמוך כפרעה »
la même manière que Pharaon promet mais ne 
réalise pas, toi aussi, tu promets mais ne réalise 
pas. Une fois, le soir de Pessah, un enfant a fait 
le Seder avec son père, et son père commença 

גליון מס': 491  שמות
כ"א טבת תשפ"ו )10/01/26(

COURS DE NOTRE MAITRE MARAN 
ZATZAL

Possibilité d'écouter le cours de Maran Zatzal en 
Direct ou en Replay sur 
https://www.yhr.org.il/video-ykr

Sortie de Chabbat Wayhi, 15 Teveth 
5783

"N
ous vous prions de respecter la sainteté du feuillet, ainsi de ne pas le transporter durant Chabbat" 

Sujets du cours :

Rav Hannanel Cohen,
Roch Yechiva 'Hokhmat Rahamim

et du Colel Or'hot Moché

Prière de ne lire le feuillet pendant la prière et la lecture de la thora merci

שבת
שלום!

1. Tout juif qui observe la Torah et les Miswotes peut avoir un impact  2. Est-
ce qu’il est permis de faire Kiddouch le soir de Chabbat avant le coucher du 
soleil ?  3. Explication de la phrase dans Lékha Dodi : « » לבשי בגדי תפארתך עמי 
4. La lecture du chapitre Bamé Madlikine  7. Explication de la Bérakha « גאל 
 qu’il y a dans les Bérakhot du Shéma  8. Le passage Hachkivenou le soir « ישראל
de Chabbat  9. Si quelqu’un s’est trompé dans Hachkivenou et a lu le passage 
de la semaine   10. La grande Hilloula des Tsadikim – Aider et soutenir notre 
sainte Yéchiva « Kissé Rahamim »  11. Le mois de Teveth le mois durant lequel 
de nombreux Tsadikim sont décédés  12. Attention aux cigarettes – C’est un 
danger de mort  13. Rabbenou Moché Bar Maymon  14. Notre maître le Rav 
Rabbi Khalfoun Moché HaCohen  15. Le Mekoubal Rabbi Yaakov Abouhatsera



2

Dodi qui est plein de sens. Une fois, un professeur 
(je pensais qu’il était de chez nous, mais non, il est 
complètement non-religieux) a dit : « ce chant génial, 
que des millions de gens lisent le soir de Chabbat, 
contient des grossières erreurs ». Quelles sont les 
erreurs ? Il est écrit : « בגדי לבשי  קומי,  מעפר   התנערי 
 est un mot « לבשי » Pourtant, le mot .« תפארתך עמי
féminin, alors que « עמי » est un mot masculin. 
Il aurait fallu écrire « ׁלְְבַַש ». Ok très bien, mais 
comment on fait pour le début de la phrase alors ? 
 התנער » est-ce qu’on va dire - « התנערי מעפר קומי »
קום  ? puisque tout doit être au masculin ,« מעפר 
Comment on fait ?! 

 c’est le peuple d’Israël ,« בגדי תפארתך »
Mais ce monsieur ne connait pas le verset, il ne 
connait pas le Radak, et il ne comprend rien. Deux 
sages sont venus – l’un est un djerbien de chez nous 
– Rabbi David Haddad (le grand-père de Rabbi Ynoun 
Houri, le père de sa mère), et l’autre ashkénaze – 
Rabbi Baroukh Epstein, qui ont dit : Il n’y a aucune 
question. Il y a un verset dans Yécha’ya (52,1) qui 
dit « יוסיף לא  כי  הקדש  עיר  ירושלים  תפארתך  בגדי   לבשי 
וטמא ערל  עוד  בך   ,Revêts tes habits de fête » - « יבא 
ô Jérusalem, Cité sainte ! Car désormais, personne 
d’incirconcis ni d’impur n’entrera plus chez toi ». 
Quel est l’explication des mots « לבשי בגדי תפארתך » 
- « Revêts tes habits de fête » ? Rabbi David Kamhi 
– le Radak (qui est de la génération du Rambam, et 
est décédé trente ans après lui) a dit que « les habits 
de fête » de Jérusalem est en réalité une métaphore 
pour définir le peuple juif. Ni les chrétiens ni les 
arabes. Pourquoi ? Parce qu’il est connu que ce 
sont des tueurs et des voleus, qu’Hashem nous en 
protège. Si tu entres par erreur dans un quartier 
arabe – tu es en danger. Et si quelqu’un entre dans 
une église – Qu’Hashem le sauve. Ils vont le rendre 
fou. C’est pour cela que l’expression « בגדי תפארתך » 
veut définir le peuple d’Israël, car c’est lui qui fait 
la gloire de Jérusalem. Et si on lit le verset dans son 
intégralité, cela se comprend très bien : On dit à 
Jérusalem de se parer du peuple juif, car personne 
d’incirconcis (chrétien) ni d’impur (arabe) n’entrera 
là-bas. Donc dans le même sens, dans le chant Lékha 
Dodi, l’auteur parle de Jérusalem et du peuple juif et 
il n’y a aucune difficulté car tous les mots masculins et 
féminins s’accordent bien. Nous n’avons pas besoin 
d’un professeur pour nous faire mal à la tête… 

 qui délivre Israël », d’Égypte » - « גאל ישראל »
Dans la prière de Arvit le soir de Chabbat, après avoir 
dit la Bérakha « ערבים מעריב  בדברו   : on dit ,« אשר 
 puis on lit le Shéma et on arrive à la ,« אהבת עולם »
Bérakha : « וגאלו מיד חזק ממנו. ברוך אתה ה' גאל ישראל ». 
L’intention ici dans cette Bérakha est de parler du 
passé en faisant référence au fait qu’Hashem a 

à lire : « ויפסח ייתי  דצריך  כל  ויכול,  ייתי  דכפין   - « כל 
« Quiconque a faim, viendra manger ; quiconque 
est dans le besoin, viendra faire Pessah ». Son fils lui 
dit : « Papa, que t’arrive-t-il ? La porte est fermée à 
double tours, et toi tu dis « venez manger » ?! Mais 
comment pourront-ils rentrer déjà ?! » Son père 
lui répondit : « Soit patient, dans quelques instants 
nous lirons « במצרים לפרעה  היינו   nous » - « עבדים 
étions esclaves chez Pharaon en Egypte », et nous 
avons appris les méthodes de Pharaon, il promet 
mais ne réalise pas… C’est pour cela que nous 
fermons la porte à clefs, et qu’on dit « quiconque 
a faim, viendra manger » »… Il faut savoir qu’un 
homme de Torah ne doit pas se comporter comme 
ça. Si tu as promis quelque chose – Tu as promis ! 
Tu as donné ta parole ! Donc tu ne peux pas ensuite 
chercher des excuses et trouver des portes de 
sorties…

Le Kiddoush avant le coucher du soleil 
Maran a écrit dans le Choulhan Aroukh dans les 
Halakhotes de Chabbat (chapitre 267 paragraphe 
2) : « On fera la prière plus tôt (le soir de Chabbat) 
que les soirs de semaine. Et à partir du Plag 
Haminha, on peut allumer et recevoir Chabbat dans 
la prière de Arvit, et manger immédiatement ». 
מיד » ולאכול  ערבית   faire la prière de » - « להתפלל 
Arvit, et manger immédiatement ». Quel est le sens 
du mot « immédiatement » ? C’est-à-dire. : même 
si le soleil ne s’est pas encore couché. Et le Ben Ich 
Haï écrit que même selon l’avis du Rambam qui 
dit que l’ajout de temps sur le Chabbat est selon 
les sages, nous pouvons nous appuyer sur l’avis du 
Mordékhi qui dit que même selon leur avis, on est 
acquitté en faisant ce Kiddoush. Mais en vérité, le 
Rambam n’a pas du tout écrit au sujet de l’ajout de 
temps sur le Chabbat 8 Si quelqu’un lit le Ben Ich 
Haï et est étonné par ses propos, donc il va vérifier 
dans le Rambam, il ne trouvera rien. Car c’est une 
note qu’a écrit le Rav Ovadia. Et pourquoi a-t-il écrit 
cela ? Car le Rambam dit explicitement qu’on peut 
faire la prière de Arvit le soir de Chabbat et faire 
le Kiddoush alors qu’il fait encore jour. Le Rambam 
a appris cela de ce qui est écrit dans la Guémara 
(Bérakhot 27b) qu’il est permis de faire la prière de 
Arvit le soir de Chabbat et de faire Kiddoush alors 
qu’il fait encore jour. 

« לבשי בגדי תפארתך עמי »
Le soir de Chabbat, nous avons des prières 
particulières. Nous avons le chant Lékha Dodi, qui 
s’est répandu dans le monde entier, même chez 
les non-religieux. Qui l’a écrit ? Un sage « de chez 
nous » - Rabbi Chlomo Alkabetz. Il était dans la 
même génération que Maran, et c’est le beau-frère 
de Rabbi Moché Kordobero. Il a écrit le chant Lékha 



3

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

délivré Israël à la sortie d’Égypte. C’est pour cela 
que le mot « גאל » est à la forme passée. 

La version du paragraphe « השכיבנו » le 
soir de Chabbat 

 Ensuite on dit « השכיבנו », et on conclut par 
 On ne dit .« ופרוס עלינו ועל ירושלים עירך סוכת שלום »
pas « סוכת רחמים ושלום » mais seulement « סוכת 
 Le Tour écrit qu’à Chabbat, on change .« שלום
la conclusion de la Bérakha de Hachkivenou, on 
ne dit pas « לעד ישראל  עמו  את   comme « שומר 
en semaine, mais plutôt « שלום סוכת   .« הפורס 
Pourquoi ? Car il est écrit dans le Midrach (et 
même dans le Zohar Béréchit page 48a) que 
pendant Chabbat, nous n’avons pas besoin de 
protection, car le Chabbat lui-même est une 
protection. Si nous observions le Chabbat comme 
l’exige la Halakha, personne ne serait touché le 
jour de Chabbat. C’est la raison pour laquelle 
on ne dit pas « ישראל עמו  את   pendant « שומר 
Chabbat. Mais le Rav Tourei Zahav a dit qu’ils ne 
disaient pas « ישראל עמו  את   mais plutôt ,« שומר 
 C’est ce que .« ושמור צאתנו ובואנו מעתה ועד עולם »
font les ashkénazes. Mais comment peuvent-
ils dire cette phrase alors que nous venons de 
dire qu’à Chabbat, nous n’avons pas besoin 
de protection ? Alors le Tourei Zahav répond, 
qu’aujourd’hui à notre époque, on n’observe pas 
Chabbat convenablement. A l’époque du Talmud, 
ils observaient Chabbat comme il le fallait, mais 
maintenant « que nous ne pouvons pas avoir la 
certitude d’être Chomrei Chabbat comme il le 
faudrait », nous avons besoin de protection, et 
c’est pour cela qu’on dit « ושמור צאתנו », car nous 
n’observons pas Chabbat comme il faut. 

Remarque sur les propos du Taz
A ce sujet ce on peut faire remarquer que, selon la 
Guemara, même à l’époque du Talmud, le Chabbat 
n’était pas forcément respecté correctement par 
tous. Où? La Guemara Sanhédrin 58b écrit qu’un 
non juif qui respecterait Chabbat où étudierait la 
Torah serait sanctionné. Pourquoi? La Guemara 
se justifie par un verset que la Torah est notre 
fiancée. Et le Maharcha se demande pourquoi la 
Torah serait comparée à notre fiancée et non à 
notre femme. Il répond par le fait que la majeure 
partie des gens ne sont pas plongés dans la Torah. 
Il en est de même pour Chabbat. Nous savons bien 
que selon la Guemara Chabbat, il suffit de deux 
Chabbat resoectés convenablement pour mériter 
la délivrance. Si on ne l’a pas encore mérité, c’est 
que nous ne respectons pas si bien. C’est pour cela 
que nous ne pouvons considérer la Torah comme 
notre femme. Elle n’est que notre fiancée. Du 

coup, un non juif qui l’étudierait ou ferait Chabbat 
serait assimilé à l’amant d’une fiancée. Des mots 
du Maharcha, on voit qu’à l’époque de la Guemara, 
les gens n’étaient pas si respectueux du Chabbat. 
Pourtant, ils ne disaient pas "ובואנו צאתנו   ."ושמור 
Alors, pourquoi devrions-nous le dire aujourd’hui. 
C’est pourquoi il faut garder la coutume séfarade et 
ne pas dire cela le Chabbat. 

Regard non juif
Dans le Choulhan Aroukh Yoré Déa (chap 129), nous 
voyons le cas d’un juif voyage, en bateau, avec un 
non-juif. Si le juif laisse son vin à garder au non juif, 
et qu’il descend faire Chabbat en ville, le vin reste 
cacher. Nous ne craignons pas que le non juif se 
permette de toucher au vin. Pourquoi ? Car il se dit 
que les juifs ne respectent pas tant le Chabbat, et 
que par souci pour le vin, il risque de revenir, même 
Chabbat. Alors que remonter sur le bateau, durant 
Chabbat, serait interdit. Ils savent bien que pas tous 
les juifs respectent correctement Chabbat. A ce 
sujet, la Guemara Avoda Zara 70a ramène l’histoire 
d’Issour, le converti. C’était un non juif qui avait 
kidnappé la fille de Chemouel (de la Guemara). Elle a 
tellement parlé avec lui qu’il fut décidé à se convertir. 
Il a alors avoué qu’auparavant, il pensait que la juifs 
ne respectaient pas tant le Chabbat. Pourquoi ? S’ils 
respectaient tous le Chabbat, on aurait dû retrouver 
des portefeuilles durant Chabbat. En effet, il n’est 
pas possible qu’aucun juif n’aie oublié ou perdu son 
portefeuille le vendredi. On se dit que, certainement, 
quand cela arrive ils viennent le récupérer durant 
Chabbat, discrètement. C’est ainsi que les non juifs 
pensent donc que nous ne respectons pas le Chabbat 
convenablement. Ils ne savent pas qu’en réalité, celui 
qui a oublié son portefeuille dans la rue, le ramène 
en faisant des arrêts tous les deux mètres. C’est ce 
que dit la Guemara Chabbat 153. Mais cela n’est pas 
forcément une objection contre le Taz qui penserait 
que cela ne reste que l’opinion de spectateur et pas 
la réalité. 

Sans le nom d’Hachem
Celui qui a récité, par erreur, le vendredi soir, le texte 
habituel de Hachkivenou, et non celui du Chabbat, 
pourrait dire, sans prononcer le nom d’Hachem 
 ופרוש עלינו ועל ירושלים עירך סוכת שלום, ברוך אתה השם"
 Ce ."הפורש סוכת שלום עלינו ועל כל עמו ישראל ועל ירושלים
n’est pas un problème, de s’interrompre, pour une 
mitsva, après hachkivenou. Tu pourrais répondre 
amen, par exemple. Certes, il existe certains rabbins 
qui ont interdit, mais le Rav Ovadia a’h (Yehavé 
Daat tome 2 chap 30), et le Rav Khalfoun a’h (Choel 
venichal  tome 2 chap 10) ont autorisé de répondre 
amen. On pourrait donc se reprendre, également, 



4

pour la fin d’hachkivenou. C’est ce que dit le Kaf 
Hahaim (Chap 267 lettre 9). 

La Hiloula 
Le 17 Tevet, la Yechiva organise la Hiloula annuelle 
des 5 géants: le Rambam (20 Tevet), Rabbi Yaakov 
Abihssira (20 Tevet) , Rabbi Khalfoun Moché Hacohen 
(18 Tevet) son fils Rabbi Avraham Magoss Hacohen 
(20 Tevet) et Mon père (21 Tevet). 

Le mois de Tevet
Il est connu que le Rav Chimchon d’Ostropoli a dit 
que la majorité des justes quittent ce monde au mois 
de Tevet. La raison est simple: il fait froid et les justes 
sont fragiles, ils ne prennent pas de vitamines. Il dit 
même que le patriarche Avraham a quitté ce monde 
en Tevet et a ramené une allusion. Le verset dit 
(Berechit 15;15): "תקבר בשיבה טובה"-tu seras enterré 
après une belle vieillesse. Et les initiales forment 
le mot טבת-Tevet. On raconte aussi, que le Rabbi 
Yechoua Besis avait l’habitude de faire un grand repas 
quand arrivait Roch Hodech Chevat, chaque année. 
Ses élèves lui en demandèrent la raison.  Il répondit 
qu’il savait qu’en ayant passé le mois de Tevet, il 
était tranquille jusqu’à l’an prochain. Effectivement, 
il décéda à l’âge de 87 ans, le 9 Tevet, en 5620. Le 
mois de Tevet est donc le mois de disparition des 
justes. 

Attention au tabac
Soit dit en passant, celui qui veut avoir une longue 
vie, devra éviter de fumer. J’en ai vu beaucoup 
prendre cela à la légère car fumer leur fait du bien. 
Certains se défendent en ramenant l’exemple du 
Rav Cadouri qui fumait. Mais, premièrement, c’était 
un juste. Deuxièmement, il avait un corps saint. 
Troisièmement, il disait ne pas ingurgité la fumée, 
crapoter. Celui qui veut agir ainsi, pourquoi pas. 
Mais, pas tout le monde peut faire ainsi. J’ai connu 
des gens vraiment bien qui fumaient. L’un d’entre 
eux m’a dit avoir réussi à arrêter. Mais, par la suite, 
il a recommencé. Qu’a-t-il gagné ? Quelques temps 
après, il a quitté, subitement, ce monde. Un jour, j’y 
suis allé consoler un élève qui avait perdu son beau-
père. Sur la porte, il était marqué qu’il était mort à 
l’âge de 47 ans. Quand je demandais à mon élève 
ce qui lui était arrivé. Il me répondit : « il fumait ». Il 
faut vraiment faire attention. 

Fumer 
Un jour, en prenant le bus, j’ai rencontré un ancien 
élève de la Yechiva, qui fumait. Quand un camarade 
lui demanda comment était-il arrivé là, il répondit 
que ce n’était pas si grave. Alors qu’à Djerba, il est 

raconté qu’il y a une centaine d’années, l’auteur 
d’un livre raconte avoir croisé deux rabbins, un 
maître et son élève. Il avait remarqué que l’élève 
avait jeté sa cigarette en voyant son maître. L’auteur 
en demanda la raison, et l’élève répondit que cela ne 
se faisait pas de fumer devant le Rav. D’autant plus 
à la synagogue.

Sevrage tabac
Il faut s’en séparer. Il existe des moyens pour parvenir 
à arrêter la cigarette. Un chanteur, Yehouda Imanou, 
fumait. Un vendredi soir, sa femme l’entendît dire à 
son tabac: « tu veux me tuer, je vais me débarrasser 
de toi ». Sa femme ne le prit pas au sérieux. Mais, 
finalement, il réussit à tenir sa parole et arrêta de 
fumer définitivement. Malheureusement, certains 
fumeurs se font avoir par la cigarette. Mon maître, 
Rabbi Eliahou Guez, travaillait au tribunal rabbinique, 
géré par l’état. Il fut contrôlé par la médecine du 
travail qui lui dit que ses poumons étaient abîmés à 
cause du fait qu’il fume. Il prit ma décision d’arrêter 
de fumer. Mon père le mit au défi.  Dès le lendemain, 
il amena avec lui des bonbons qu’il mangeait dès 
que l’envie de fumer lui venait. Et depuis, il arrêta 
de fumer, et vécu plus de 70 ans. Il faut savoir que la 
cigarette est très dangereuse. 

Le danger du sucre
Il m’est interdit de consommer du sucre. Une fois, 
lors de fiançailles d’un proche parent, ils amenèrent 
une glace, en dessert. Et le mauvais penchant tenta 
de me séduire a en manger. Je me souvint alors d’un 
livre assimilant le sucre à « l’ange de la mort, en 
blanc ». Quand le serveur vint distribuer les glaces, je 
me répétais cela, afin de me dissuader d’en manger. 
Jusqu’à ce que le serveur s’en aille. Par la suite, les 
gens de la table me dirent que la glace n’était pas 
si bonne. Je me dis alors que j’avais bien de m’en 
épargner. Il faut, de même, être autant vigilant avec 
la cigarette. 

Blanc, rouge, noir
Un sage trouva une solution pour se séparer de la 
cigarette. Que fit-il? Il partagea ses cigarettes en 3 
parties: blanc, rouge, et noir. Il commençait par les 
blanches. Puis, quand il abordait les rouges, il savait 
que ça commençait à être chaud, et quand il arrivait 
aux noires, il se mettait en danger. Avec ce petit 
stratagème, il parvint à arrêter de fumer. 

La moitié 
Le beau-père du Rav Ovadia, le Rav Avraham Fattal, 
fumait. Un jour, il tomba malade et son gendre vint 
lui rendre visite. Il savait que sa maladie venait de 



5

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

la cigarette mais, ne savait comment parvenir à s’en 
séparer. Alors, le Rav Ovadia lui conseilla de couper 
ses cigarettes en deux. Cela lui permettrait de ne 
fumer que la moitié de son habitude. C’est le Rav 
Ovadia qui racontait cela.

Rabbi Moché Ben Maimoun a’h
Le premier des sages sont c’est la Hiloula, est le 
Rambam. Il n’existe pas de sujet dont il n’ait pas parlé. 
Alors qu’il n’avait qu’une vingtaine d’années, les 
Yéménites furent désemparés. Le fils de leur rav avait 
été convaincu que la Torah devait être remplacée par 
le Coran. Il cherchait à convaincre la communauté 
et plusieurs le suivirent. Les responsables ne surent 
que faire. Ils envoyèrent un message au Rambam. Il 
leur répondit une merveilleuse lettre. Les gens disait 
que si le Rambam n’était venu sur terre, que pour 
cette lettre cela suffisait. Il sauva les juifs Yéménites 
d’une islamisation. Il a, de plus, écrit l’explication sur 
la Michna, le livre des mitsvots, et le Yad Hahazaka. 
Les connaissances du Rambam sont vraies à 99%. 
La perfection n’existe pas. Mais, il l’approche. Il ne 
croyait pas dans les amulettes, surtout que cela 
dépend de celui qui les a écrits. 

Notre maître Rabbi Moché Khalfoun Hacohen 
zatsal 

Il existe des gens que la moindre phrase qu’ils 
écrivent constitue une amulette de protection. C’est 
ce qu’on peut dire du Rav Moché Khalfoun Hacohen 
zatsal. Un jour, sa petite-fille vint le voir pour 
recevoir, de sa part, une amulette de protection 
pour avoir le mérite d’avoir des enfants, car elle ne 
faisait que des fausses couches. Après un refus, sa 
petite-fille insista beaucoup sur sa souffrance. Le Rav 
prit un morceau de papier simple, sur lequel il écrivit 
quelques mots et le lui remit, en lui demandant de 
le garder sur elle. Et depuis, elle eut des enfants. Et 
pas qu’elle, toutes les femmes de Djerba touchées 
par ce problème, se munissait de ce papier du Rav, 
et le problème était réglé. Un jour, par curiosité, 
on ouvrit le papier pour découvrir quel nom sacré 
le Rav utilisait. On trouva simplement les versets de 
la bénédiction des Cohanims, marqués en hébreu. 
C’est tout. Ni initiales, ni noms sacrés, une simple 
prière. Rabbi Khalfoun était un très grand homme 
dont la prière valait des millions. 

Le kabbaliste, reconnu pour ses miracles, 
Rabbi Yaakov Abihsira  zatsal 

Rabbi Yaakov Abihsira  zatsal n’écrivait pas 
d’amulettes, mais sa prière valait tout l’or du monde. 
Nous avons eu le mérite de voir son petit-fils, Rabbi 
Israël (Baba Salé).  On raconte au sujet de ce dernier, 
que lorsqu’il était dans le bateau pour venir en Israël, 
le capitaine d’équipage annonça que la tempête 
menaçait de couler le bateau. On avertit le Rav qui 
récupéra le verre sur lequel son saint grand-père 
faisait le kiddouch. On le remplit de vin sur lequel 
le Rav récita la bénédiction. Ensuite, il demanda à 
verser le reste du vin dans la mer, après avoir dit 
« par le mérite du Rav Yaakov Abihsira ». C’est ce 
qu’on dit et la mer se calma avec cela. Le capitaine 
fut choqué. Mais, le vin du Rav est une bénédiction 
en soi. On en raconte un tas d’histoires qu’il faut 
vérifier pour raconter justement. 

Donner à la Yechiva et récupérer, au moins, 
10 fois plus

Avec notre Yechiva, il existe une bénédiction 
similaire. Je conseille aux gens d’y participer, et 
certains me disent avoir reçu 10 fois plus en retour, 
d’autres 40 fois plus, et d’autres 100 voire 1000 
fois plus. Un homme a fait don de 68 mille dollars 
pour l’ouverture d’une école pour filles « vatitpalel 
Hanna ». Il gagna, l’année même, 68 millions de 
dollars. Pourquoi je garanti 10 fois plus? Car c’est 
le principe du Maasser. Cette semaine, on m’a 
raconté qu’une fois, le Rav Mordekhai Ganot vint, à 
la Hiloula de la Yechiva, accompagné d’un ami qui 
s’appelle Deskel. Ce dernier entendit la promesse de 
bénédiction, et fit don de 1000 shekels. Le lendemain, 
il en gagna 10000 et regretta de ne pas avoir donné 
plus. Chacun doit s’efforcer d’aider la Yechiva qui 
fait pousser des fruits. Certains élèves écrivent des 
livres, comme celui sur les lois de Nidda écrit par 
le Rav Eliahou Madar et Rabbi Guy Mor , après une 
longue étude. On en avait fait la publication sur le 
Bait Neeman, et 700 exemplaires étaient vendus 
la première semaine. La Yeshiva a une très bonne 
renommée car ils se peinent pour la Torah et écrivent 
des livres. Ils encouragent les jeunes à étudier, et 
certains connaissent tout le Chass. Celui qui donne 
de l’argent à la Yeshiva, Hachem le bénira d’autant 
plus. Qu’on puisse mériter la délivrance complète, 
bientôt et de nos jours, amen. 

Celui qui a béni nos saints patriarches Avraham, 
Itshak et Yaakov, bénira toute cette sainte assemblée. 
Qu’Hachem vous donne la joie de vivre, une bonne 
santé, et un bon rétablissement. Amen, ainsi soit-il.



6

ישיבת "לבנימין אמר" מושב ברכיה

בראשות הגאון רבי חננאל כהן שליט"א

Le principe de «mesure pour mesure» est toujours valable
(Extrait du livre «Sim'hat Ha-Torah» sur le livre de l'Exode)

Elle ne put continuer à le cacher. Elle prit un couffin de joncs et l'enduisit de glaise et de goudron. Elle y plaça 
l'enfant et le déposa entre les roseaux sur la rive du fleuve. Sa sœur se tint à distance pour savoir ce qu'il 
adviendrait de lui (Exode 2, 3-4).

Voilà ce qui arrive pour un bienfait! Miriam attendit Moché pendant une heure : «Sa sœur se tint à distance», 
par conséquent le peuple d'Israël l'attendit pendant sept jours dans le désert : «Et le peuple ne voyagea pas 
jusqu'au retour de Miriam» (Traité Sotta 9b). 

"יקבי המלך"

sauva Moché Rabénou.

Nos Sages nous enseignent que c'est parce que 
Miriam avait attendu Moché Rabénou, que, plus 
de quatre-vingts ans plus tard, tout le peuple 
d'Israël l'attendit pendant sept jours entiers, jusqu'à 
sa complète guérison, mesure pour mesure. Or 
une bonne mesure l'emporte sur une mesure de 
châtiment, à plus de cinq cents contre un.

La justice existe, et le Juge veille
Un Juif passa quelques mois en Amérique. À son 
retour en Israël, il raconta un fait surprenant. Alors 
qu'il était dans l'une des synagogues, il s'y trouvait 
un fidèle qui n'arrêtait pas de papoter. Les gens 
avaient beau lui demander le silence et lui adresser 
des réflexions, il réagissait exprès en élevant la 
voix, comme pour leur répondre : «Vous n'allez pas 
m'éduquer, je parlerai! Vous ne m'imposerez pas 
le silence!» Comme ils voyaient que les remarques 
n'apportaient rien, ils décidèrent d'arrêter. Au 
moins, il n'élèverait plus la voix. 

Mais la justice existe, et le Juge veille. Ce personnage, 
un jour qu'il avait pris l'autoroute, vit soudain une 
voiture surgir à toute vitesse à partir d'une bretelle. Il 
voulut freiner, mais il se trompa de pédale et appuya 
sur l'accélérateur. Il eut un accident, mais malgré sa 
gravité, les soins, pour finir, se concentrèrent sur sa 
langue qui avait été coupée. Les médecins réussirent 
à la lui recoudre, mais il éprouva de terribles 
souffrances. Suite à sa guérison, il put revenir à la 
synagogue mais il lui était impossible de parler. Il 
apportait avec lui une bouteille d'eau froide, dont il 
prenait régulièrement des gorgées afin d'apaiser la 
douleur. Mesure pour mesure! Ce principe n'a pas 
été annulé.

De même qu'elle avait attendu, elle fut 
attendue

Toutes les mesures du Saint béni soit-Il suivent le 
principe de «mesure pour mesure». C'est un principe 
édicté par la Michna (Sotta, 1, 7), ainsi que dans 
plusieurs autres sources rabbiniques. Nos Sages 
disent dans le traité Baba Metsiya (86b) : «De même 
qu'Abraham agit en personne  – "Il prit du beurre 
et du lait (Genèse 18, 5), de même l'Eternel agit de 
lui-même, sans émissaire, lorsqu'il dit à Moché : 
"Voici que Je vous fait tomber comme la pluie du 
pain céleste" (Exode 16, 4). Et de même qu'Abraham 
agit par l'intermédiaire d'un émissaire : "Que l'on 
prenne un peu d'eau" (Genèse 18, 4), de même, 
selon le principe de "mesure pour mesure", le Saint 
béni soit-Il agit par l'intermédiaire d'un émissaire, 
comme il a été dit à Moché : "Et tu frapperas le 
rocher, des eaux en jailliront et le peuple s'abreuvera" 
(Exode 17, 6).»

Miriam attendit Moché alors qu'il était encore tout 
jeune. Sa mère lui avait confectionné un couffin 
de joncs et ordonna à Myriam de le déposer sur le 
fleuve. Pourquoi avoir préparé ce couffin à partir de 
joncs? Les joncs poussent aux abords des fleuves 
et de la mer. Ainsi, même si les sorciers criminels 
d'Égypte, obéissant aux injonctions du pharaon : 
«Tout fils nouveau-né, jetez-le dans le fleuve» (Id. 1, 
22), étaient partis à la recherche de Moché Rabénou, 
ils ne l'auraient pas trouvé, car ils n'auraient eu 
que des joncs devant leurs yeux. Bien entendu, 
elle ordonna à Miriam d'attendre et de rester près 
de lui, ce qu'elle fit jusqu'à l'arrivé de Batia. Ce fut 
alors qu'elle lui suggéra : «Dois-je aller appeler pour 
vous une nourrisse chez les Hébreux?» (Id. 2, 7). Elle 
appela donc sa propre mère pour l'allaiter, ce qui 



7

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

commandements.

Durant cette période où nous lisons les sections 
hebdomadaires qui relatent la sortie d'Égypte et notre 
séjour en Égypte, nous effectuons une réparation. 
Adam se sépara de son épouse pendant cent trente 
ans, et, pendant ce temps, il créa des fantômes et des 
mauvais esprits, et une grande impureté. Toute cette 
impureté se retrouva en Égypte. Ya'acov Avinou vint 
réparer tout cela. Pendant cent trente ans, il endura des 
souffrances, et il ne vécut dans le calme que pendant 
les dix-sept dernières années de sa vie, où la présence 
de Yossef lui apporta du réconfort. Puis le peuple 
d'Israël, en travaillant pour l'Égypte dans la glaise et les 
briques apporta la réparation de ces étincelles, c'est 
pourquoi cette période est grandement propice à la 
restauration de la sainteté. 

Nos Sages ont également énoncé (Sotta id.) : 
«Samson suivit ses yeux et ses yeux furent crevés, 
Absalon se vanta de sa chevelure et il fut pendu par 
elle dans la vallée d'Ella. En revanche, du fait qu'elle 
avait attendu Moché, tout le peuple d'Israël attendit 
Miriam. »

L'amendement de l'Égypte
C'est pourquoi nous nous efforcerons véritablement 
d'améliorer nos actes. Que l'on ne se dise pas 
en soi-même : «Je veux être tranquille jusqu'à 
ce que viennent les jours du repentir.» Non! La 
justice existe, le Juge existe, et les comptes sont 
en cours d'exécution. Et tout particulièrement en 
cette période, les jours des Chovavim (rebelles), 
pendant lesquels il faut faire des efforts et être plus 
attentifs à la sainteté et à la pureté, à la Torah et aux 

שבת שלום ומבורך



8


