(Pricre de ne lire le feuillet pendant la priére et la lecture de la thora merci )
S

mnw 491 on 7oA
(10/01/26) Y5WN nav X"

0s;
d' ecou Sibilitg

Yo Sortie de Chabbat Wayhi, 15 Teveth
5783

Sujets du cours : g

1. Tout juif qui observe la Torah et les Miswotes peut avoir un impact 2. Est- | &
ce gu’il est permis de faire Kiddouch le soir de Chabbat avant le coucher du

; e z ) -5
soleil ? 3. Explication de la phrase dans Lékha Dodi : « « myjnIiNan'ma'wa? §
. 7 T o o 7 | T
4. La lecture du chapitre Bamé Madlikine 7. Explication de la Bérakha « 782 | 3 =
! » qu’il y a dans les Bérakhot du Shéma 8. Le passage Hachkivenou le soir i g
de Chabbat 9. Si quelqu’un s’est trompé dans Hachkivenou et a lu le passage | i
de la semaine 10. La grande Hilloula des Tsadikim — Aider et soutenir notre '3
. ’ . ] Vé ] ] . (o]
sainte Yéchiva « Kissé Rahamim » 11. Le mois de Teveth le mois durant lequel &
de nombreux Tsadikim sont décédés 12. Attention aux cigarettes — C’estun &
danger de mort 13. Rabbenou Moché Bar Maymon 14. Notre maitre le Rav {5+
Rabbi Khalfoun Moché HaCohen 15. Le Mekoubal Rabbi Yaakov Abouhatsera |%
&
@
L D e LR A VBTG | par le ceeur. Il savere que si je dis un mot sur les | &
peut avoir un impact rassemblements gays, tout le pays entier fait du &
3 bruit. Mais qu’est-ce que j'ai dit ? Personne n’a 2
Chavoua Tov Oumévorakh. Avec tous ces chants et jamais dit comme moi ? C’est la Torah qui le dit ! 2
louanges (sur Maran Rabbenou Ich Magliah », dans « Clest une abomination » (Wayikra 18,22). Que o
le chant « n'wi |1 'a NNar » qu'ont interprété | y5ylez-vous de ma vie ?! Lorsque je dis une chose, | ®
\ . \ (7,
la douleur est tres grande. Pourquoi mon pére ne | |eyr coeur. A plus forte raison si plusieurs Rabbins | &
m’a pas écouté lorsque j'ai dit de monterenlIsraél ?! | yenajent dire la méme chose. Quant & mon pére, g
Mais ce n’est pas seulement mon pére, touslessages | | avait une force de parole trés puissante, il était |2
A d’Europe qui sont restés en Russie, en Pologne etc... capable de convaincre des non-juifs. K
Il leur a été conseillé a de nombreuses reprises de g
monter en Israél, mais ils n’ont pas voulu. Ensuite, La politique o
et=ssh avons payé un prix tres _cher. Méme siici, | sjunhomme se cache tout le temps en disant peut- g
ils sont tous dfes fauteurs ; tout juif qui observg I"f‘ &tre et peut-étre, il ne fera rien au final. Il faut tenir &
Torah et les M|swotes_’pejut il L U I, Moi,a | tate, et ne pas avoir honte de tout le monde. Les g !
cause de mes fa.u’Fes, j a|.m_|IIe pro’blemes, (’Et il Ya | politiques sont zéro. Vraiment zéro. Il ne faut pas | §
des gens non-religieux qui disent (c’'estce qu'onm’a | se mélanger a eux, ni leur demander service, car ls %
raconté) : « le seul sain d’esprit parmi les religieux, | ne valent rien ! Lorsqu’ils font des promesses dans
c’est le Rav Mazouz ». Je suis un homme simple. | |eurs discours, ¢ca 3 la méme valeur que ce que
Que veut dire « 19w » - «sain d’esprit » parmi | faisait Pharaon. A chacun d’eux, tu dois leur dire :
les religieux ? Si tu enléves une valeur numérique « NU192] 71N "1 » - « tu es comme Pharaon » ; de
au mot « 19w », tu obtiens la valeur numérique la méme maniere que Pharaon promet mais ne
du mot « bIWA » - « simple »... C'est tout. Mais je réalise pas, toi aussi, tu promets mais ne réalise
dis des choses simples et ~ pas. Une fois, le soir de Pessah, un enfant a fait 4

droites qui sont acceptées

le Seder avec son peére, et son pére commenca

NIvn Ny b«

bait.neheman@gmail.com

<\
=

N"U'JW [ITUT 'M'IX, TNTN AWN,'WUIT 01T 2"Min 0071y
N"UMIY [NT'W TUIN 111 "M 0172 N0y

"y nnmw Y |m ‘J:
...... DIPTTY NN [N
nnum vy
1972 0N NNaN




§ I a lire: « noa! mm IxT %2 ,%2121 M rA2T 22 » -
« Quiconque a faim, viendra manger ; quiconque

est dans le besoin, viendra faire Pessah ». Son fils lui
dit : « Papa, que t’arrive-t-il ? La porte est fermée a
double tours, et toi tu dis « venez manger » ?! Mais
comment pourront-ils rentrer déja ?! » Son pére
lui répondit : « Soit patient, dans quelques instants
nous lirons « DNXN2 NY197% 12" O'TAV » - « NOUS
étions esclaves chez Pharaon en Egypte », et nous
avons appris les méthodes de Pharaon, il promet
mais ne réalise pas... C'est pour cela que nous
fermons la porte a clefs, et qu’on dit « quiconque
a faim, viendra manger » »... Il faut savoir qu’un
homme de Torah ne doit pas se comporter comme
ca. Si tu as promis quelque chose — Tu as promis !
Tu as donné ta parole ! Donc tu ne peux pas ensuite
chercher des excuses et trouver des portes de
sorties...

Le Kiddoush avant le coucher du soleil

Maran a écrit dans le Choulhan Aroukh dans les
Halakhotes de Chabbat (chapitre 267 paragraphe
2) : « On fera la priere plus t6t (le soir de Chabbat)
gue les soirs de semaine. Et a partir du Plag
Haminha, on peut allumer et recevoir Chabbat dans
la priere de Arvit, et manger immédiatement ».
« Tm 212871 N2 %%29nn72 » - « faire la priere de
Arvit, et manger immédiatement ». Quel est le sens
du mot « immédiatement » ? C’est-a-dire. : méme
si le soleil ne s’est pas encore couché. Et le Ben Ich
Hai écrit que méme selon I'avis du Rambam qui
dit que I'ajout de temps sur le Chabbat est selon
les sages, nous pouvons nous appuyer sur I’avis du
Mordékhi qui dit que méme selon leur avis, on est
acquitté en faisant ce Kiddoush. Mais en vérité, le
Rambam n’a pas du tout écrit au sujet de 'ajout de
temps sur le Chabbat 8 Si quelqu’un lit le Ben Ich
Hai et est étonné par ses propos, donc il va vérifier
dans le Rambam, il ne trouvera rien. Car c’est une
note qu’a écrit le Rav Ovadia. Et pourquoi a-t-il écrit
cela ? Car le Rambam dit explicitement qu’on peut
faire la priere de Arvit le soir de Chabbat et faire
le Kiddoush alors qu’il fait encore jour. Le Rambam
a appris cela de ce qui est écrit dans la Guémara
(Bérakhot 27b) qu’il est permis de faire la priere de
Arvit le soir de Chabbat et de faire Kiddoush alors
qu’il fait encore jour.

« MY ININON 'TA1 'w17 »

Le soir de Chabbat, nous avons des prieres
particuliéres. Nous avons le chant Lékha Dodi, qui
s’est répandu dans le monde entier, méme chez
les non-religieux. Qui I'a écrit ? Un sage « de chez
nous » - Rabbi Chlomo Alkabetz. Il était dans la
méme génération que Maran, et c’est le beau-frére
de Rabbi Moché Kordobero. Il a écrit le chant Lékha

Dodi qui est plein de sens. Une fois, un professeur <

(je pensais qu’il était de chez nous, mais non, il est
complétement non-religieux) a dit : « ce chant génial,
gue des millions de gens lisent le soir de Chabbat,
contient des grossieres erreurs ». Quelles sont les
erreurs ? Il est écrit: « 'Ta1 'w17 ,'!MIp 19un MYINN
NV ININAN ». Pourtant, le mot « 'w17 » est un mot
féminin, alors que « My » est un mot masculin.
Il aurait fallu écrire « w17 ». Ok trés bien, mais
comment on fait pour le début de la phrase alors ?
« 'NIp 19N NYINn » - est-ce qu’on va dire « WanNn
DIp 19UN », puisque tout doit étre au masculin ?
Comment on fait ?!

« ININAN ' », c'est le peuple d’Israél

Mais ce monsieur ne connait pas le verset, il ne
connait pas le Radak, et il ne comprend rien. Deux
sages sont venus — I'un est un djerbien de chez nous
— Rabbi David Haddad (le grand-pére de Rabbi Ynoun
Houri, le pere de sa mere), et I'autre ashkénaze —
Rabbi Baroukh Epstein, qui ont dit: Il n’y a aucune
question. Il y a un verset dans Yécha'ya (52,1) qui
dit « QoI N7 2 WP 1'U DHYYN INIRAN T 'wAY
NNDI 77V TIV )2 NA'» - « Revéts tes habits de féte,
0 Jérusalem, Cité sainte ! Car désormais, personne
d’incirconcis ni d’impur n’entrera plus chez toi ».
Quel est I'explication des mots « JNINAN T2 'w2A7 »
- « Revéts tes habits de féte » ? Rabbi David Kamhi
— le Radak (qui est de la génération du Rambam, et
est décédé trente ans apres lui) a dit que « les habits
de féte » de Jérusalem est en réalité une métaphore
pour définir le peuple juif. Ni les chrétiens ni les
arabes. Pourquoi ? Parce qu’il est connu que ce
sont des tueurs et des voleus, qu’Hashem nous en
protege. Si tu entres par erreur dans un quartier
arabe — tu es en danger. Et si quelqu’un entre dans
une église — Qu’Hashem le sauve. lls vont le rendre
fou. C'est pour cela que I'expression « ININAN 'TAd »
veut définir le peuple d’Israél, car c’est lui qui fait
la gloire de Jérusalem. Et si on lit le verset dans son
intégralité, cela se comprend trés bien: On dit a
Jérusalem de se parer du peuple juif, car personne
d’incirconcis (chrétien) ni d’'impur (arabe) n’entrera
la-bas. Donc dans le méme sens, dans le chant Lékha
Dodi, I'auteur parle de Jérusalem et du peuple juif et
il n’y a aucune difficulté car tous les mots masculins et
féminins s’accordent bien. Nous n’avons pas besoin
d’un professeur pour nous faire mal a la téte...

« W 2N » - « qui délivre Israél », d’Egypte

Dans la priere de Arvit le soir de Chabbat, apres avoir
dit la Bérakha « D'a7v 2Myn NATA WX », on dit:
« 071V NANKR », puis on lit le Shéma et on arrive a la
Bérakha : « 728IW' 782 "N NNNN2A.1200 PTNR TN 17821 ».
L'intention ici dans cette Bérakha est de parler du
passé en faisant référence au fait qu’'Hashem a

Publier, dédicacer, recevoir le feuillet, contactez-nous par

mail :baitheheman@gmail.com




délivré Israél a la sortie d’Egypte. C’est pour cela
gue le mot « 7K » est a la forme passée.

La version du paragraphe « nmanawn » le
soir de Chabbat

Ensuite on dit « 1n2'awn », et on conclut par
« DI7W NJI0 11'V DY7WN! V1 12*2V DNAl ». On ne dit
pas « DI7W1 DN NJID » mais seulement « NJID
DI7Y ». Le Tour écrit qu’a Chabbat, on change
la conclusion de la Bérakha de Hachkivenou, on
ne dit pas « TU? 2N 1NU NX NI » comme
en semaine, mais plutét « DI NJIO DI19N ».
Pourquoi ? Car il est écrit dans le Midrach (et
méme dans le Zohar Béréchit page 48a) que
pendant Chabbat, nous n’avons pas besoin de
protection, car le Chabbat lui-méme est une
protection. Si nous observions le Chabbat comme
I'exige la Halakha, personne ne serait touché le
jour de Chabbat. C'est la raison pour laquelle
on ne dit pas « 728w INnU NX NIY » pendant
Chabbat. Mais le Rav Tourei Zahav a dit qu’ils ne
disaient pas « 78! 1NV NX INIW », mais plutot
« D71V TUI NNYN 1IN INRX eI ». C'est ce que
font les ashkénazes. Mais comment peuvent-
ils dire cette phrase alors que nous venons de
dire gu’a Chabbat, nous n’avons pas besoin
de protection ? Alors le Tourei Zahav répond,
qgu’aujourd’hui a notre époque, on n’observe pas
Chabbat convenablement. A I'époque du Talmud,
ils observaient Chabbat comme il le fallait, mais
maintenant « que nous ne pouvons pas avoir la
certitude d’étre Chomrei Chabbat comme il le
faudrait », nous avons besoin de protection, et
c’est pour cela gu’on dit « IINKX NI », car nous
n’observons pas Chabbat comme il faut.

Remarque sur les propos du Taz

A ce sujet ce on peut faire remarquer que, selon la
Guemara, mémeal’ époque duTalmud, le Chabbat
n’était pas forcément respecté correctement par
tous. Ou? La Guemara Sanhédrin 58b écrit qu’un
non juif qui respecterait Chabbat ou étudierait la
Torah serait sanctionné. Pourquoi? La Guemara
se justifie par un verset que la Torah est notre
fiancée. Et le Maharcha se demande pourquoi la
Torah serait comparée a notre fiancée et non a
notre femme. Il répond par le fait que la majeure
partie des gens ne sont pas plongés dans la Torah.
Il en est de méme pour Chabbat. Nous savons bien
que selon la Guemara Chabbat, il suffit de deux
Chabbat resoectés convenablement pour mériter
la délivrance. Si on ne I’a pas encore mérité, c’est
gue nous ne respectons pas si bien. C'est pour cela
gue nous ne pouvons considérer la Torah comme
notre femme. Elle n’est que notre fiancée. Du

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91 ;-

coup, un non juif qui I'étudierait ou ferait Chabbat
serait assimilé a 'amant d’une fiancée. Des mots
du Maharcha, on voit qu’a I'époque de la Guemara, %
les gens n’étaient pas si respectueux du Chabbat.
Pourtant, ils ne disaient pas "1lanial Ny N,
Alors, pourquoi devrions-nous le dire aujourd’hui.

C’est pourquoi il faut garder la coutume séfarade et

ne pas dire cela le Chabbat.

Regard non juif

Dans le Choulhan Aroukh Yoré Déa (chap 129), nous
voyons le cas d’un juif voyage, en bateau, avec un
non-juif. Si le juif laisse son vin a garder au non juif,
et qu’il descend faire Chabbat en ville, le vin reste
cacher. Nous ne craignons pas que le non juif se
permette de toucher au vin. Pourquoi ? Car il se dit
gue les juifs ne respectent pas tant le Chabbat, et
que par souci pour le vin, il risque de revenir, méme
Chabbat. Alors que remonter sur le bateau, durant
Chabbat, serait interdit. Ils savent bien que pas tous
les juifs respectent correctement Chabbat. A ce
sujet, la Guemara Avoda Zara 70a ramene |'histoire
d’Issour, le converti. C'était un non juif qui avait
kidnappé la fille de Chemouel (de la Guemara). Elle a
tellement parlé avec lui qu’il fut décidé a se convertir.
Il a alors avoué qu’auparavant, il pensait que la juifs
ne respectaient pas tant le Chabbat. Pourquoi ? S'ils
respectaient tous le Chabbat, on aurait di retrouver
des portefeuilles durant Chabbat. En effet, il n’est
pas possible qu’aucun juif n’aie oublié ou perdu son
portefeuille le vendredi. On se dit que, certainement,
guand cela arrive ils viennent le récupérer durant
Chabbat, discretement. C’'est ainsi que les non juifs
pensent donc que nous ne respectons pas le Chabbat
convenablement. lls ne savent pas qu’en réalité, celui
qui a oublié son portefeuille dans la rue, le raméne
en faisant des arréts tous les deux metres. C’'est ce
gue dit la Guemara Chabbat 153. Mais cela n’est pas
forcément une objection contre le Taz qui penserait
gue cela ne reste que |'opinion de spectateur et pas
la réalité.

Sans le nom d’Hachem

Celui qui a récité, par erreur, le vendredi soir, le texte
habituel de Hachkivenou, et non celui du Chabbat,
pourrait dire, sans prononcer le nom d’Hachem
"D NN 7N2,01%w N21I0 W 0w V1 1190 WAl
D'7WIN' 20178 IRV 22 2U112'%Y DI7Y na1o waian”. Ce
n’est pas un probléme, de s’interrompre, pour une
mitsva, aprés hachkivenou. Tu pourrais répondre
amen, par exemple. Certes, il existe certains rabbins
qui ont interdit, mais le Rav Ovadia a’h (Yehavé
Daat tome 2 chap 30), et le Rav Khalfoun a’h (Choel
venichal tome 2 chap 10) ont autorisé de répondre
amen. On pourrait donc se reprendre, également,

Publier, dédicacer, recevoir le feuillet, contactez-nous par =

mail :baitheheman@gmail.com




pour la fin d’hachkivenou. C'est ce que dit le Kaf
Hahaim (Chap 267 lettre 9).

La Hiloula

Le 17 Tevet, la Yechiva organise la Hiloula annuelle
des 5 géants: le Rambam (20 Tevet), Rabbi Yaakov
Abihssira (20 Tevet), Rabbi Khalfoun Moché Hacohen
(18 Tevet) son fils Rabbi Avraham Magoss Hacohen
(20 Tevet) et Mon pére (21 Tevet).

F
|
[

Il est connu que le Rav Chimchon d’Ostropoli a dit
. que la majorité des justes quittent ce monde au mois
de Tevet. La raison est simple: il fait froid et les justes
sont fragiles, ils ne prennent pas de vitamines. Il dit
méme que le patriarche Avraham a quitté ce monde
en Tevet et a ramené une allusion. Le verset dit
(Berechit 15;15): "naiv na'wa1apn"-tu seras enterré
apres une belle vieillesse. Et les initiales forment
le mot Nav-Tevet. On raconte aussi, que le Rabbi
Yechoua Besis avait I’habitude de faire un grand repas
guand arrivait Roch Hodech Chevat, chaque année.
Ses éleves lui en demandeérent la raison. Il répondit
gu’il savait qu’en ayant passé le mois de Tevet, il
était tranquille jusqu’a I'an prochain. Effectivement,
il décéda a I'age de 87 ans, le 9 Tevet, en 5620. Le
mois de Tevet est donc le mois de disparition des
justes.

Attention au tabac

Soit dit en passant, celui qui veut avoir une longue
vie, devra éviter de fumer. Jen ai vu beaucoup
prendre cela a la légére car fumer leur fait du bien.
Certains se défendent en ramenant I'exemple du
Rav Cadouri qui fumait. Mais, premiérement, c’était
un juste. Deuxiemement, il avait un corps saint.
Troisiemement, il disait ne pas ingurgité la fumée,
crapoter. Celui qui veut agir ainsi, pourquoi pas.
Mais, pas tout le monde peut faire ainsi. J’ai connu
des gens vraiment bien qui fumaient. L'un d’entre
eux m’a dit avoir réussi a arréter. Mais, par la suite,
il a recommencé. Qu’a-t-il gagné ? Quelques temps
apres, il a quitté, subitement, ce monde. Un jour, j'y
suis allé consoler un éléve qui avait perdu son beau-
pére. Sur la porte, il était marqué qu’il était mort a
I’age de 47 ans. Quand je demandais a mon éleve
ce qui lui était arrivé. Il me répondit : « il fumait ». Il
faut vraiment faire attention.

v
-

Un jour, en prenant le bus, j’ai rencontré un ancien
éléve de la Yechiva, qui fumait. Quand un camarade
lui demanda comment était-il arrivé la, il répondit
gue ce n’était pas si grave. Alors qu’a Djerba, il est

raconté qu’il y a une centaine d’années, I'auteur
d’un livre raconte avoir croisé deux rabbins, un
maitre et son éléve. Il avait remarqué que I'éleve
avait jeté sa cigarette en voyant son maitre. L'auteur
en demanda la raison, et I’éléve répondit que cela ne
se faisait pas de fumer devant le Rav. D’autant plus
a la synagogue.

Sevrage tabac

Il faut s’en séparer. |l existe des moyens pour parvenir
a arréter la cigarette. Un chanteur, Yehouda Imanou,
fumait. Un vendredi soir, sa femme 'entendit dire a
son tabac: « tu veux me tuer, je vais me débarrasser
de toi ». Sa femme ne le prit pas au sérieux. Mais,
finalement, il réussit a tenir sa parole et arréta de
fumer définitivement. Malheureusement, certains
fumeurs se font avoir par la cigarette. Mon maitre,
Rabbi Eliahou Guez, travaillait au tribunal rabbinique,
géré par I'état. Il fut contrélé par la médecine du
travail qui lui dit que ses poumons étaient abimés a
cause du fait gqu’il fume. Il prit ma décision d’arréter
de fumer. Mon pére le mit au défi. Dés le lendemain,
il amena avec lui des bonbons qu’il mangeait dés
que I'envie de fumer lui venait. Et depuis, il arréta
de fumer, et vécu plus de 70 ans. |l faut savoir que la
cigarette est trés dangereuse.

Le danger du sucre

Il m’est interdit de consommer du sucre. Une fois,
lors de fiancailles d’'un proche parent, ils amenerent
une glace, en dessert. Et le mauvais penchant tenta
de me séduire a en manger. Je me souvint alors d’un
livre assimilant le sucre a «I’'ange de la mort, en
blanc ». Quand le serveur vint distribuer les glaces, je
me répétais cela, afin de me dissuader d’en manger.
Jusgu’a ce que le serveur s’en aille. Par la suite, les
gens de la table me dirent que la glace n’était pas
si bonne. Je me dis alors que j'avais bien de m’en
épargner. Il faut, de méme, étre autant vigilant avec
la cigarette.

Blanc, rouge, noir

Un sage trouva une solution pour se séparer de la
cigarette. Que fit-il? Il partagea ses cigarettes en 3
parties: blanc, rouge, et noir. Il commengait par les
blanches. Puis, quand il abordait les rouges, il savait
que ¢a commengait a étre chaud, et quand il arrivait
aux noires, il se mettait en danger. Avec ce petit
stratageme, il parvint a arréter de fumer.

Le beau-pére du Rav Ovadia, le Rav Avraham Fattal,

fumait. Un jour, il tomba malade et son gendre vint
lui rendre visite. Il savait que sa maladie venait de

mail :baitheheman@gmail.com




AT . 1

m Rabbi Moché Ben Maimoun a’h

= |

la cigarette mais, ne savait comment parvenir a s’en
séparer. Alors, le Rav Ovadia lui conseilla de couper
ses cigarettes en deux. Cela lui permettrait de ne
fumer que la moitié de son habitude. C'est le Rav
Ovadia qui racontait cela.

Le premier des sages sont c’est la Hiloula, est le
Rambam. Il n’existe pas de sujet dont il n’ait pas parlé.
Alors qu’il n’avait qu’une vingtaine d’années, les
Yéménites furent désemparés. Le fils de leur rav avait
été convaincu que la Torah devait étre remplacée par
le Coran. Il cherchait a convaincre la communauté
et plusieurs le suivirent. Les responsables ne surent
gue faire. lls envoyerent un message au Rambam. Il
leur répondit une merveilleuse lettre. Les gens disait
gue si le Rambam n’était venu sur terre, que pour
cette lettre cela suffisait. Il sauva les juifs Yéménites
d’une islamisation. Il a, de plus, écrit I'explication sur
la Michna, le livre des mitsvots, et le Yad Hahazaka.
Les connaissances du Rambam sont vraies a 99%.
La perfection n’existe pas. Mais, il I'approche. Il ne
croyait pas dans les amulettes, surtout que cela
dépend de celui qui les a écrits.

Notre maitre Rabbi Moché Khalfoun Hacohen

zatsal

Il existe des gens que la moindre phrase gu’ils
écrivent constitue une amulette de protection. C’est
ce qu’on peut dire du Rav Moché Khalfoun Hacohen
zatsal. Un jour, sa petite-fille vint le voir pour
recevoir, de sa part, une amulette de protection
pour avoir le mérite d’avoir des enfants, car elle ne
faisait que des fausses couches. Aprés un refus, sa
petite-fille insista beaucoup sur sa souffrance. Le Rav
prit un morceau de papier simple, sur lequel il écrivit
guelgues mots et le lui remit, en lui demandant de
le garder sur elle. Et depuis, elle eut des enfants. Et
pas qu’elle, toutes les femmes de Djerba touchées
par ce probléme, se munissait de ce papier du Rav,
et le probleme était réglé. Un jour, par curiosité,
on ouvrit le papier pour découvrir quel nom sacré
le Rav utilisait. On trouva simplement les versets de
la bénédiction des Cohanims, marqués en hébreu.
C’est tout. Ni initiales, ni noms sacrés, une simple
priere. Rabbi Khalfoun était un trées grand homme
dont la priere valait des millions.

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

Le kabbaliste, reconnu pour ses miracles,
Rabbi Yaakov Abihsira zatsal

Rabbi Yaakov Abihsira zatsal n’écrivait pas
d’amulettes, mais sa priére valait tout I'or du monde.
Nous avons eu le mérite de voir son petit-fils, Rabbi
Israél (Baba Salé). On raconte au sujet de ce dernier,
que lorsqu’il était dans le bateau pour venir en Israél,
le capitaine d’équipage annonca que la tempéte
menagcait de couler le bateau. On avertit le Rav qui
récupéra le verre sur lequel son saint grand-pere
faisait le kiddouch. On le remplit de vin sur lequel
le Rav récita la bénédiction. Ensuite, il demanda a
verser le reste du vin dans la mer, aprés avoir dit
« par le mérite du Rav Yaakov Abihsira ». C’'est ce
gu’on dit et la mer se calma avec cela. Le capitaine
fut choqué. Mais, le vin du Rav est une bénédiction
en soi. On en raconte un tas d’histoires qu’il faut
vérifier pour raconter justement.

Donner a la Yechiva et récupérer, au moins,
10 fois plus

Avec notre Yechiva, il existe une bénédiction
similaire. Je conseille aux gens d’y participer, et
certains me disent avoir regu 10 fois plus en retour,
d’autres 40 fois plus, et d’autres 100 voire 1000
fois plus. Un homme a fait don de 68 mille dollars
pour I'ouverture d’'une école pour filles « vatitpalel
Hanna ». Il gagna, I'année méme, 68 millions de
dollars. Pourquoi je garanti 10 fois plus? Car c’est
le principe du Maasser. Cette semaine, on m’a
raconté qu’une fois, le Rav Mordekhai Ganot vint, a
la Hiloula de la Yechiva, accompagné d’un ami qui
s’appelle Deskel. Ce dernier entendit la promesse de
bénédiction, et fit don de 1000 shekels. Le lendemain,
il en gagna 10000 et regretta de ne pas avoir donné
plus. Chacun doit s’efforcer d’aider la Yechiva qui
fait pousser des fruits. Certains éleves écrivent des
livres, comme celui sur les lois de Nidda écrit par
le Rav Eliahou Madar et Rabbi Guy Mor , apres une
longue étude. On en avait fait la publication sur le
Bait Neeman, et 700 exemplaires étaient vendus
la premiére semaine. La Yeshiva a une tres bonne
renommeée car ils se peinent pour la Torah et écrivent
des livres. lls encouragent les jeunes a étudier, et
certains connaissent tout le Chass. Celui qui donne
de I'argent a la Yeshiva, Hachem le bénira d’autant
plus. Qu’on puisse mériter la délivrance complete,
bientot et de nos jours, amen.

Celui qui a béni nos saints patriarches Avraham,
Itshak et Yaakov, béniratoute cette sainte assemblée.
Qu’Hachem vous donne la joie de vivre, une bonne
santé, et un bon rétablissement. Amen, ainsi soit-il.

Publier, dédicacer, recevoir le feuillet, contactez-nous par

mail :baitheheman@gmail.com




-

N712711 2W1N "INR 1'% 1w
R"V1IW NI INIIT 127 JIRAN NTWRID

Le principe de «mesure pour mesure» est toujours valable

(Extrait du livre «Sim'hat Ha-Torah» sur le livre de |I'Exode)

Elle ne put continuer a le cacher. Elle prit un couffin de joncs et I'enduisit de glaise et de goudron. Elle y placa
I'enfant et le déposa entre les roseaux sur la rive du fleuve. Sa sceur se tint a distance pour savoir ce qu'il

adviendrait de lui (Exode 2, 3-4).

Voila ce qui arrive pour un bienfait! Miriam attendit Moché pendant une heure : «Sa sceur se tint a distance»,
par conséquent le peuple d'Israél I'attendit pendant sept jours dans le désert : «Et le peuple ne voyagea pas

jusqu'au retour de Miriam» (Traité Sotta 9b).

De méme qu'elle avait attendu, elle fut
attendue

Toutes les mesures du Saint béni soit-1l suivent le
principe de «mesure pour mesure». C'est un principe
édicté par la Michna (Sotta, 1, 7), ainsi que dans
plusieurs autres sources rabbiniques. Nos Sages
disent dans le traité Baba Metsiya (86b) : «De méme
qu'Abraham agit en personne — "Il prit du beurre
et du lait (Genése 18, 5), de méme I'Eternel agit de
lui-méme, sans émissaire, lorsqu'il dit a Moché :
"Voici que Je vous fait tomber comme la pluie du
pain céleste" (Exode 16, 4). Et de méme qu'Abraham
agit par l'intermédiaire d'un émissaire : "Que I'on
prenne un peu d'eau” (Genése 18, 4), de méme,
selon le principe de "mesure pour mesure", le Saint
béni soit-1l agit par l'intermédiaire d'un émissaire,
comme il a été dit a Moché : "Et tu frapperas le
rocher, des eaux en jailliront et le peuple s'abreuvera"
(Exode 17, 6).»

Miriam attendit Moché alors qu'il était encore tout
jeune. Sa meére lui avait confectionné un couffin
de joncs et ordonna a Myriam de le déposer sur le
fleuve. Pourquoi avoir préparé ce couffin a partir de
joncs? Les joncs poussent aux abords des fleuves
et de la mer. Ainsi, méme si les sorciers criminels
d'Egypte, obéissant aux injonctions du pharaon :
«Tout fils nouveau-né, jetez-le dans le fleuve» (Id. 1,
22), étaient partis a la recherche de Moché Rabénou,
ils ne l'auraient pas trouvé, car ils n'auraient eu
gque des joncs devant leurs yeux. Bien entendu,
elle ordonna a Miriam d'attendre et de rester pres
de lui, ce qu'elle fit jusqu'a l'arrivé de Batia. Ce fut
alors gu'elle lui suggéra : «Dois-je aller appeler pour
vous une nourrisse chez les Hébreux?» (Id. 2, 7). Elle
appela donc sa propre mére pour l'allaiter, ce qui

Publier, dédicacer, recevoir le feuillet, contactez-nous par

sauva Moché Rabénou.

Nos Sages nous enseignent que c'est parce que
Miriam avait attendu Moché Rabénou, que, plus
de quatre-vingts ans plus tard, tout le peuple
d'Israél I'attendit pendant sept jours entiers, jusqu'a
sa compléte guérison, mesure pour mesure. Or
une bonne mesure l'emporte sur une mesure de
chatiment, a plus de cing cents contre un.

La justice existe, et le Juge veille

Un Juif passa quelques mois en Amérique. A son
retour en Israél, il raconta un fait surprenant. Alors
qu'il était dans I'une des synagogues, il s'y trouvait
un fidéle qui n'arrétait pas de papoter. Les gens
avaient beau lui demander le silence et lui adresser
des réflexions, il réagissait exprés en élevant la
voix, comme pour leur répondre : «Vous n'allez pas
m'éduquer, je parlerail Vous ne m'imposerez pas
le silence!» Comme ils voyaient que les remarques
n'apportaient rien, ils déciderent d'arréter. Au
moins, il n'éléverait plus la voix.

Mais la justice existe, et le Juge veille. Ce personnage,
un jour qu'il avait pris l'autoroute, vit soudain une
voiture surgir a toute vitesse a partir d'une bretelle. Il
voulut freiner, mais il se trompa de pédale et appuya
sur l'accélérateur. Il eut un accident, mais malgré sa
gravité, les soins, pour finir, se concentrerent sur sa
langue qui avait été coupée. Les médecins réussirent
a la lui recoudre, mais il éprouva de terribles
souffrances. Suite a sa guérison, il put revenir a la
synagogue mais il lui était impossible de parler. Il
apportait avec lui une bouteille d'eau froide, dont il
prenait régulierement des gorgées afin d'apaiser la
douleur. Mesure pour mesure! Ce principe n'a pas
été annulé.

mail :baitheheman@gmail.com

'k



—_

W LA

Nos Sages ont également énoncé (Sotta id.) :
«Samson suivit ses yeux et ses yeux furent crevés,
Absalon se vanta de sa chevelure et il fut pendu par
elle dans la vallée d'Ella. En revanche, du fait qu'elle
avait attendu Moché, tout le peuple d'Israél attendit
Miriam. »

L'amendement de I'Egypte

C'est pourquoi nous nous efforcerons véritablement
d'améliorer nos actes. Que l'on ne se dise pas
en soi-méme : «Je veux étre tranquille jusqu'a
ce que viennent les jours du repentir.» Non! La
justice existe, le Juge existe, et les comptes sont
en cours d'exécution. Et tout particulierement en
cette période, les jours des Chovavim (rebelles),
pendant lesquels il faut faire des efforts et étre plus
attentifs a la sainteté et a la pureté, a la Torah et aux

[ QPN DR IAGEPR | 1IN RS [ DR

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

Nala A r=7 A 711 N1

commandements.

Durant cette période ou nous lisons les sections
hebdomadaires qui relatent la sortie d'Egypte et notre
séjour en Egypte, nous effectuons une réparation.
Adam se sépara de son épouse pendant cent trente
ans, et, pendant ce temps, il créa des fantébmes et des
mauvais esprits, et une grande impureté. Toute cette
impureté se retrouva en Egypte. Ya'acov Avinou vint
réparer tout cela. Pendant cent trente ans, il endura des
souffrances, et il ne vécut dans le calme que pendant
les dix-sept derniéres années de sa vie, ou la présence
de Yossef lui apporta du réconfort. Puis le peuple
d'Israél, en travaillant pour I'Egypte dans la glaise et les
briques apporta la réparation de ces étincelles, c'est
pourquoi cette période est grandement propice a la
restauration de la sainteté.

T3 oW naw

Publier, dédicacer, recevoir le feuillet, contactez-nous par

mail :baitheheman@gmail.com

|
g




)

mail :baitneheman@

gmail.com




