
1

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

1Fais descendre la pluie pour la bénédiction 
Narouh Hashem, beaucoup de pluie est tombée 
pour nous pour la bénédiction avant Tou Bichvat. 
Pourquoi ? Car la Guémara dit (Roch Hachana 14a) : 
Pourquoi fait-on le nouvel an des arbres le jour de Tou 
Bichvat ? Car c’est à ce moment-là que la majorité des 
pluies de l’année est déjà tombée. Beit Chamaï disent 
que c’est le 1 Chevat, et il semblerait que si l’année 
est embolismique, c’est le 1 Adar. Mais Beit Hillel ont 
choisi le milieu – le 15 Chevat convient pour toutes 
les années, embolismique ou non, car la majorité 
des pluies de l’année est déjà tombée, et l’année 
est bénie. Au début de l’année, les pluies étaient 
bloquées pour nous, qui sait pourquoi ? Pendant 
l’année de Chémita, il y a toutes sortes de péchés. 
Mais Hashem a vu qu’il y a beaucoup d’agriculteurs 
qui respectent toutes les Halakhotes de Chémita, 
et qu’il y a beaucoup d’étudiants en Yéchiva qui 
s’efforcent d’acheter les fruits un peu plus chers, 
donc il y a beaucoup de pluies de bénédiction qui 
sont tombées pour nous. 

Les artichauts durant la septième année 
Il y a des choses pour lesquelles des grands sages 

1. Note de la Rédaction : Pour information, le cours est transmis 
à l’oral par le Rav Méïr Mazouz à la sortie de Chabbat, son père 

est le Rav HaGaon Rabbi Masslia’h 
Mazouz הי''ד.

ont trouvé des permissions. Par exemple l’artichaut. 
Nous avons un problème durant l’année de 
Chémita, pour l’interdit des « retombées ». Mais on 
m’a montré que le Gaon Rabbi Tsemah Tsvi Pessah 
Frank (qui est un grand Talmid Hakham et un grand 
décisionnaire) a écrit qu’il n’y a pas de problème de 
Chémita au sujet de l’artichaut, car il est pluriannuel 
(Kerem Tsion Halakhotes Psoukot chapitre 11). Si tu 
sèmes un artichaut cette année, il y en aura un seul 
qui poussera l’année prochaine, mais pas forcément 
les années suivantes. Et pour quelque chose qui est 
pluriannuel, il n’y a pas l’interdit des « retombées » 
qui s’applique. Quelle est cette interdiction des 
« retombées » ? L’agriculteur remarque que ce qu’il 
a semé l’année passée et qui a poussé pendant cette 
année de Chémita est permis. Donc il fait exprès 
de semer cette année pour que l’année d’après il 
puisse dire qu’il s’agit des choses qui datent depuis 
l’année d’avant. Mais lorsque tu as des fruits et 
des légumes qui sont pluriannuel, il ne peut pas y 
avoir ce problème, c’est pour cela que l’interdit des 
« retombées » ne s’appliquent pas. 

La divergence de Rachi et Rabbenou Tam au 
sujet des Téfilines

Nous avons déjà parlé sur les deux sortes de Téfilines 
– Rachi et Rabbenou Tam. Tout le monde pense que 
ce sont deux mondes différents. Mais non, ce sont 
les mêmes Paracha, la différence est seulement dans 

גליון מס': 495  יתרו
כ' שבט תשפ"ו )07/01/26(

COURS DE NOTRE MAITRE MARAN 
ZATZAL

Possibilité d'écouter le cours de Maran Zatzal en 
Direct ou en Replay sur 
https://www.yhr.org.il/video-ykr

Sortie de Chabbat, Parachat 
Béchalah, 14 Chevat 5882

"N
ous vous prions de respecter la sainteté du feuillet, ainsi de ne pas le transporter durant Chabbat" 

Sujets du cours :

Rav Hannanel Cohen,
Roch Yechiva 'Hokhmat Rahamim

et du Colel Or'hot Moché

Prière de ne lire le feuillet pendant la prière et la lecture de la thora merci

שבת
שלום!

1. Beaucoup de pluies de bénédiction avant Tou Bichvat,  2. Des retombées sur 
quelque chose qui est pluriannuel,  3. La divergence entre Rachi et Rabbenou Tam 
au sujet des Téfilines,   4. Est-ce que toutes les générations mettaient les deux sortes 
de Téfilines,   5. Répondre Amen entre la mise des Téfilines de la main et la mise des 
Téfilines de la tête de Rabbenou Tam,  14. Manger du Etrog à Tou Bichvat, et faire 
Chéhéh’iyanou,  15. Les fruits de Tou Bichvat,  16. Les conversions,  17. Le Gaon, le 
discret, le Hassid et le saint Rabbi Ynoun Houri,   18. Toute chose que tu fais avec 
discrétion – elle sera bénie,  19. L’obligation des Bérakhot du matin, du soleil et de 
la lune pour les femmes,  20. Si quelqu’un a fait la Bérakha « זוקף כפופים » avant 
celle « 21  ,» מתיר אסורים. Si quelqu’un a changé l’ordre des trois Bérakhot « שלא 

,« אשה » et « עשני גוי «, » עבד



2

Rabbenou Tam a révolutionné le monde. Rabbenou 
Tam a fait cela car il suit l’avis des Guéonim. Il a trouvé 
un avis chez les Guéonim qui dit : « באמצע  .« הויות 
(Qu’est-ce que cela veut dire ? Cela veut dire que les 
deux « והיה » doivent être au milieu. Donc « קדש » au 
début, puis « שמע ישראל » à la fin, et « והיה כי יביאך » et 
 .doivent être au milieu « והיה אם שמע »

Est-ce que toutes les générations mettaient 
les deux sortes de Téfilines ? 

Il y a un avis qui pense que toutes les générations ont 
mis les deux sortes de Téfilines. C’est ce qu’a écrit le 
Ben Ich Haï (première année Parachat Wayéra passage 
21). C’est également ce qu’a écrit un autre sage – 
Rabbi Khalfa Guedj, il a un livre qui s’appelle « Kégan 
Hayarak ». Il n’a pas vu le Ben Ich Haï, et le Ben Ich 
Haï ne l’a pas vu, mais les deux ont écrits que toutes 
les générations ont mis les deux sortes de Téfilines. 
Le Rav Ovadia repousse cela, et dit que ce n’est pas 
possible. Comment est-ce possible que toutes les 
générations, tous les Guéonim ont mis les deux sortes, 
et soudainement, à l’époque des Richonim, une sorte 
a été oubliée, puis ils ont commencé à demander 
quelle est la sorte qui reste, et Rachi et Rabbenou 
Tam ont divergé. Tu as vu que les ancêtres de tes 
pères ont mis deux sortes, alors pourquoi tu n’en mets 
qu’une ?! C’est une question très puissante, dont il est 
impossible de négliger. 

Sur la tête et sur la main, il y a la place pour 
les deux sortes 

Il y avait un sage, auteur du livre Ben Yohaï, dans 
lequel il y a plus de cent réponses sur les questions du 
Ya’bets. Le Ya’bets a écrit de nombreuses questions sur 
le Zohar pour prouver qu’il y a des passages du Zohar 
qui ont été écrits plus tard, à l’époque du Rachba plus 
ou moins, et ce Rav y répond. L’une des choses, c’est 
qu’il est écrit dans le Zohar (Tikounei Zohar Hadash 
101b) : « דרא בתראה שויין תרי זוגין דתפלין ». Et le Ya’bets 
demande (Mitpahat Séfarim chapitre 4) comment 
cela est possible ? « בתראה  c’est Maharam de ,« דרא 
Rottenberg. Est-ce possible que Rabbi Chimone Bar 
Yohaï parle du Maharam de Rottenberg qui sont mille 
ans après lui ? C’est une question puissante. Alors, Ben 
Yohaï dit que celui qui approfondi dans la Guémara 
Erouvin (95b) verra qu’il est écrit « il y a la place sur 
la tête pour mettre les deux sortes de Téfilines ». Et 
alors ? Il est écrit qu’il y a la place seulement, mais 
il n’est pas écrit que l’on en met deux. Au contraire, 
sur la même page, il est prouvé à trois reprises qu’ils 
ne mettaient qu’une seule Téfiline. Alors pourquoi la 
Guémara fait cette observation sur la place de la tête ? 
Pour nous apprendre que si un homme marche le jour 
de Chabbat et qu’il trouvé des Téfilines jetés, il ne peut 
pas porter pendant Chabbat, donc il devra les mettre 
les deux. Mais la Guémara n’a jamais dit qu’il fallait 
mettre deux sortes de Téfilines. Non seulement elle ne 
l’a pas dit, mais en plus, dans la suite elle demande : 

l’ordre de ces Paracha. Selon Rachi, tout doit suivre 
s’ordre de la Torah : « - יביאך «  כי  » והיה   - לי «   קדש 
 Et ce n’est pas seulement .« » שמע « - » והיה אם שמוע
l’avis de Rachi, c’est aussi l’avis de quasiment tous 
les Richonim – le Rachba, le Rambam, le Ramban, 
Rav Haï Gaon, et le Gaon de Vilna. La majorité des 
sages d’Israël, si ce n’est la totalité pensent comme 
Rachi. Pourquoi ? Car Rachi suit l’ordre de la Torah. 
Mais Rabbenou Tam a changé l’ordre, à cause d’une 
question qu’il y a dans la Guémara (Menahot 34b). 
Il dit que la Paracha « והיה אם שמוע » doit être avant 
celle « שמע ». Mais ce n’est pas à cause d’une question 
que l’on doit changer l’ordre. Les gens pensent que 
Rabbenou Tam était le « révolutionnaire » chez les 
Ashkénazes., pour toute chose qui ne suit pas son 
avis – il diverge. Il invalide les Téfilines de son grand-
père ! Est-il possible de dire à son grand-père : « Tes 
Téfilines ne sont pas bien » ?! 

Pourquoi Rabbenou Tam a changé l’ordre ?
Il y avait un grand sage à Djerba qui étudié le sens 
simple, et il aimait toujours le sens simple. Toute 
chose qui s’éloignait du sens simple le dérangeait. Il a 
posé une question magnifique (Nokhah Hachoulhane 
chapitre 34), il dit : « Rabbenou Tam, que la paix soit 
sur toi, pourquoi tu changes l’ordre ? Voici, il est 
écrit dans la Torah « ישראל  dans la Paracha « שמע 
Waéthanane (Dévarim 6), puis « והיה אם שמוע » dans 
la Paracha Ekev (Dévarim 11). Alors pourquoi tu dis 
que « שמוע אם   שמע » doit être écrit avant « והיה 
 D’après ma modeste pensée, j’ai pensé « ? « ישראל
répondre à cela (dans ma note là-bas) : Dans le Zohar 
Parachat Bo, il est écrit que la Paracha « אם  והיה 
 השמרו » contient des mots difficiles. Comme « שמוע
לבבכם יפתה  פן  » ועצר » ,(verset 16) « לכם   וחרה «, 
מהרה » ואבדתם   Que tout cela) .(verset 17) « וכו' «, 
s’applique rapidement sur les nations du monde, 
pour qu’ils nous abandonnent…). Donc pour ne pas 
terminer par ses choses-là, Rabbenou Tam dit qu’il 
faut la mettre au milieu. J’ai appris cela des paroles 
du Zohar qui sont connues et qu’on lit le jour de Roch 
Hachana (Parachat Emor 100a). Le Zohar dit là-bas, 
pourquoi dans les sonneries, on fait Tékia, Téroua, 
puis Tékia ? Car la Téroua est entre-cassée et donc 
cela sous-entend un cri amer. Alors que la Tékia 
représente la bienfaisance. C’est pour cela qu’on 
commence par la Tékia qui représente la bonté, puis 
on met la Téroua au milieu, et on termine également 
par la Tékia, pour terminer sur la bonté. Toutes les 
sonneries terminent par la Tékia. C’est pour cela que 
d’après Rabbenou Tam, on doit mettre « שמע » à la 
fin car ça représente la bonté, alors que « אם  והיה 
 .représente la rigueur « שמוע

Rabbenou Tam a trouvé des soutiens à son 
avis chez les Guéonim

Mais la vérité c’est qu’on ne doit pas changer à cause 
d’une question. De nombreuses fois, on pensait que 



3

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

« je comprends bien qu’il y ait la place sur la tête 
pour mettre deux Téfilines, mais que diras-tu pour 
la main ? » Et la Guémara répond qu’il y a aussi la 
place sur la main pour en mettre deux. Or, si tout 
le monde mettait deux sortes, quelle est cette 
question de la Guémara ? Tu n’as qu’à aller voir 
comment les gens mettent les Téfilines et tu verras 
de toi-même qu’il y a la place. C’est pour cela qu’il 
ne faut pas s’écarter du sens simple. Le sens simple 
est que depuis toujours, ils ne mettaient pas deux 
paires de Téfilines. 

Répondre Amen entre la mise des Téfilines 
de la main et la mise des Téfilines de la tête 

de Rabbenou Tam
Alors quoi ? Le Rav Ari (Cha’ar Hakawanot 6 sur les 
Téfilines) a dévoilé qu’il y a dans le ciel une base 
pour l’avis de Rabbenou Tam et aussi pour l’avis de 
Rachi. Et selon lui, les Téfilines de Rabbenou Tam 
sont plus importants que celles de Rachi. C’est pour 
cela que des Kabbalistes ont dit que si on fait la 
Bérakha sur les Téfilines de Rachi, il faut à plus forte 
raison faire la Bérakha sur celles de Rabbenou Tam. 
Mais c’est une chose impossible à faire. Puisque la 
Halakha en pratique suit l’avis de Rachi, alors nous 
ne pourrons pas faire une nouvelle Bérakha qui 
est contre l’avis de quasiment tous les Richonim 
(sauf Rabbenou Tam). Donc nous avons Rachi, 
nous avons le Rachba, nous avons le Ramban, 
nous avons le Rambam et nous avons le Gaon de 
Vilna. Et dans les dernières générations : l’auteur 
du Choulhan Gavoa et son maître l’auteur du Beit 
David. Tous les sages d’Israël pensent comme ça. 
Mais nous pouvons faire la Bérakha sur les Téfilines 
de Rachi et penser à acquitter celles de Rabbenou 
Tam. Puis on met celles de Rabbenou Tam et nous 
avons gagné de nombreuses choses. Première 
chose, tu ne seras pas sous pression pour savoir 
où mettre les deux paires, et avoir une place très 
étroite sur le bras pour en mettre deux. Et même 
si tu trouves la place, la majorité du monde fait des 
gros Téfilines, et il est impossible d’en mettre deux 
en même temps. Alors que faire ?! On les met une 
après l’autre. Mais il y a autre chose, Rabbenou 
Tam dit que si un homme met les Téfilines et qu’il 
entend une Bérakha, il a le droit de répondre Amen. 
Pourquoi ? Car lorsque la Guémara écrit (Menahot 
36a) que si quelqu’un parle entre les Téfilines de 
la main et de la tête, il fait un péché ; elle parle 
seulement de paroles futiles. Mais s’il a entendu 
une Bérakha ou un Kaddich etc… Il a le droit de 
répondre. C’est pour cela que si quelqu’un met les 
Téfilines de Rabbenou Tam pendant la Hazara, et 
qu’il y a que neuf personnes qui répondent, et donc 
s’il met les Téfilines il ne pourra pas répondre Amen 
et il n’y aura pas neuf personnes qui répondront, 
d’après Rabbenou Tam il a le droit de répondre. 
Mais lorsqu’on met les Téfilines de Rachi, on n’a le 

droit de répondre à rien du tout. C’est ce qu’a statué 
Rachi et la majorité des décisionnaires. Mais lorsqu’on 
met les Téfilines de Rabbenou Tam, on peut répondre 
car lui-même l’a autorisé. 

Consommation de cédrat à Tou bichvat
C’est une mitsva de manger (à Tou bichvat) des 
cédrats qui restent de Souccot, mais on ne récitera 
pas dessus la bénédiction de Cheheheyanou sauf 
celui qui n’a pas récité cette bénédiction à Souccot. 
Ainsi écrit le Ben Ich Hai: lorsqu’un homme récite 
la bénédiction de Cheheheyanou sur le loulav, il 
acquitte la consommation de cédrat à Tou bichvat. A 
priori, selon cela, une femme qui n’a pas récité cette 
bénédiction à Souccot, pourra la faire à Tou bichvat. 
Mais, le Michna Beroura donne une autre raison (chap 
225). La Guemara dit (Soucca 35a) que le Etrog peut 
vivre sur son arbre d’année en année. Il n’y a pas de 
renouveau de ce fruit car tu ne peux pas reconnaître 
lequel fait partie de la nouvelle récolte, lequel est de 
l’année passée. Du coup, personne ne peut réciter 
Cheheheyanou sur ce fruit. 

Les fruits de Tou bichvat
À Tou bichvat, on n’est pas tenu de consommer 
tous les fruits. Quelqu’un de diabétique et ne peut 
consommer certains fruits, il en prendra peu ou pas. 
Il pourrait manger des olives, sans problème. Pour les 
figues, on a dit qu’elles sont infestées. Les raisins, il 
pourra en manger une moitié, et la grenade, ne serait-
ce qu’un grain. 

La conversion n’est pas un amusement 
Nous parlons des conversions, parce que 
malheureusement nous n'avons pas encore entendu 
de bruit à ce sujet. Il y a ceux qui parlent de conversions, 
et ne savent même pas ce qu'est la conversion. Ils 
pensent ne devoir rien pratiquer, et se suffire de dire 
qu'il est juif. "Très beau" ... Contrairement, à l'époque, 
les chrétiens forçaient de force les juifs à se convertir 
au christianisme, ils les suivaient pendant des années 
et des années, et s’ils s’apercevaient, plus tard, que 
ce juif faisait un seder de Pessah et dit "Déverse ta 
colère sur les non-juifs", ils les conduisaient au feu, et 
ils l’interrogeaient jusqu'à la mort dans un tourment 
infernal. Nous ne sommes pas arrivés à cette chose. 
Seulement, les convertis doivent réellement pratiquer 
et ne pas jouer au tribunal, on ne s’amuse pas avec les 
conversions !

La faute et ses fruits
A l'époque du Second Temple, l'un des rois de la 
maison hasmonéenne, nommé Yanai le Hasmonéen, 
était très puissant et avait conquis de nombreux pays. 
Et il a dit que s’il avait mal à la tête, il avait Lieberman 
qui le conseillait... et il lui a dit de convertir autant que 
possible. Et il fit ainsi, et leur imposa sa méthode de 



4

conversion, et leur dit que celui qui ne se convertirait 
pas par la force, perdrait sa tête. Ainsi, il convertit 
beaucoup de non-juifs. Et qu'en est-il ressorti ? Dans 
la génération qui a suivi, Herods l'Esclave, issu d'une 
famille de faux convertis. Et c'est ce méchant Hérods qui 
fut un meurtrier, un méchant, laid, avait des complots, 
a tué sa femme parce qu'elle était de la descendance 
hasmonéenne, et a aussi tué ses fils parce qu'ils étaient 
de la descendance hasmonéenne. C'était lui qui avait 
un si mauvais cœur. Et d’où a-t-il eu un si mauvais cœur 
? Car il était de la descendance de ce type de convertis 
! Il faut donc être très prudent. Si vous convertissez 
tout le monde, vous pouvez également convertir les 
Arabes, et demain ils entreront dans votre armée et 
détruiront tout. Il ne faut pas agir ainsi ! Mais chaque 
conversion doit être conforme à la Halakha, et un 
minimum de judaïsme doit être respecté- Pessah et 
le Shabbat, et ne pas voyager le Shabbat. Et ne me 
demande pas, « pourtant, il y a des Juifs qui voyagent 
le Shabbat?! », car ces Juifs recevront leur châtiment, 
et personne n'échappera au châtiment d'en haut. 
Mais ceux qui veulent se convertir - s’ils souhaitent la 
religion, ils doivent l'accepter et la respecter.

Une alliance 
Et si nous n’avons pas de gens comme ça et ils ne 
veulent pas se convertir convenablement, le Rav 
Ammar Chalita avait, autrefois, donné une idée 
qui ne fut pas retenue et je ne sais pas pourquoi. Et 
quel est le conseil ? Il a dit qu'il existe aujourd'hui un 
système appelé "l'alliance du mariage". C’est quoi? 
Lorsqu’un homme et une femme qui ne sont pas juifs 
et ne veulent pas se convertir, mais font partie de 
l'État et vont à l'armée, etc., alors qu’ils n'observent 
pas la Torah et les mitsvoth et il n'y a aucune preuve 
de judaïcité.. Alors quoi leur proposer? si nous les 
emmenions chez les chrétiens, ils seraient chrétiens, 
et si nous les emmenions chez les musulmans, ils 
seraient musulmans, mais juifs, ils ne pourront pas 
l'être. C’est pourquoi, il propose de mettre en place 
un système d’ « alliance de mariage ». Le problème st 
que Yates Neeman avait alors écrit que le grand rabbin 
proposait un système interdit. Mais, que faire? Nous 
avons un demi million de citoyens qui ne sont pas 
juifs, ni chrétiens, ni véritablement convertis car ils ne 
pratiquent rien. Un converti doit s’engager à respecter 
les lois du judaisme. Et non pas comme ceux qui font 
mine de vouloir se convertir, et une fois leur objectif 
atteint, ils voyagent durant Chabbat. Peut-on appeler 
cela une conversion? 

La première convertie
La première convertie de la Bible est Ruth, de Moav. 
Elle avait dit à sa belle-mère ((Ruth 1;16-17): « partout 
où tu iras, j'irai; où tu demeureras, je veux demeurer; 
ton peuple sera mon peuple et ton Dieu sera mon 
Dieu; là où tu mourras, je veux mourir aussi et y être 
enterrée ». Elle s’engageait alors sur tout. Boaz l’avait 

alors épousée et de leur union descendra le roi David. 
Pensez-vous comparer sa conversion avec celles de 
Lieberman? C’était du sérieux !

Le Gaon discret, Hassid et Saint Rabbi Ynoun 
Houri a’h

Cette semaine, c’est la Hiloula d’un juste, millier du 
monde, Rabbi Ynoun Houri a’h, fils de Rabbi Haïm Houri 
a’h. Ce dernier était un grand orateur, et lors de ses 
discours, même les musulmans et chrétiens venaient 
écouter. Mais son fils, Rabbi Ynoun, était discret et 
exceptionnel en son genre. Il était un enseignant 
unique en son genre. Il enseignait 25 ans à l’école Razi 
li. Et lorsque l’inspecteur du rectorat venait, Rabbi 
Ynoun lui proposait d’interroger ses élèves en son 
absence (du Rav). L’inspecteur questionnait les élèves 
pour voir leur niveau, et il disait: il n’existe pas de tels 
élèves ailleurs. Mais, lorsqu’il atteignit la cinquantaine, 
il décida d’arrêter l’enseignement. Mais, il était 
tellement plein de Torah, que cela était dommage. 
Rabbi Chmouel Idan a’h m’en avait parlé. Je suis alors 
aller rendre visite à Rabbi Ynoun qui m’expliquait qu’il 
prenait beaucoup de comprimés depuis quelques 
années: un sous la langue, un pour le cœur, un pour 
la respiration, ... et qu’il n’était donc pas en mesure de 
reprendre l’enseignement. Je lui avais alors expliqué 
qu’il fallait éviter de prendre des médicaments. Ce qui 
est le plus naturel est le plus supporté par l’organisme. 
Je lui conseillai de réduire la consommation de ces 
médicaments. J’ai dû également lui promettre de lui 
offrir une classe bien isolée pour qu’il accepte de venir 
enseigner à la Yeshiva. 

Des enseignements exceptionnels
De temps à autre, il sortait un commentaire. Une fois, 
j’étais là-bas alors qu’il donnait un cours sur la Haftara 
de la chanson de Deborah, qui se termine par (Choftim 
5;31): « Ainsi périront tous tes ennemis, Seigneur, et 
tes amis rayonneront comme le soleil dans sa gloire ». 
Et Rachi écrit : « tes amis rayonneront comme le soleil 
dans sa gloire: dans les temps à venir, la lumière du 
soleil sera 7 fois plus importante que durant les 7 jours, 
qui en représente actuellement que un sur 343. » Sauf 
que Rachi écrit שבעיות pour dire un septième. Et le 
Rav fut remarquer qu’il aurait été plus juste d’écrire 
 Il avait même apporté des preuves d’autres .שבעות
versets. Une autre fois, il enseignait la Guemara 
Yebamot (70b). Et alors que le Bah demande d’effacer 
un mot de Rachi pour le comprendre, le Rav Ynoun 
avait justifié la présence de ce mot. J’ai d’ailleurs écrit 
ces enseignements, en son nom. Mais, qui étudie de 
la sorte aujourd’hui ?! Une fois, j’étais assis à côté de 
lui, et j’avais un bout de papier pour écrire brièvement 
tout ce qu’il disait. Lorsque j’ai voulu rédigé cela, il 
m’avait fallu 11 pages!!! Et le lendemain, Rabbi Ynoun 
était venu s’excuser pour m’avoir fait « perdre » du 
temps. Il était très discret. 



5

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

La discrétion 
Nous apprenons de la Torah l’importance de la 
discrétion et du parler positivement. Lorqu’Avraham 
avait dit à ses accompagnateurs, avant le sacrifice 
d’Itshak: « le jeune et moi irons jusque-là pour nous 
prosterner, puis nous reviendrons vers vous » (Berechit 
22;5). Or, Avraham savait qu’il devait sacrifier son 
fils, alors, pourquoi disait-il « nous reviendrons »? 
Seulement, il voulait nous apprendre à parler toujours 
positivement. Regardons, dans notre paracha, le 
peuple avait dit : « Que ne sommes-nous morts de la 
main du Seigneur, dans le pays d'Égypte, assis près 
des marmites de viande et nous rassasiant de pain » 
(Chemot 16;3). Finalement, ces gens ne méritèrent 
pas d’entrer en Israël. Il faut toujours éviter les mots 
négatifs. D’ailleurs, lorsqu’Avrahm parla positivement, 
il revint effectivement avec son fils car l’ange lui 
demanda d’arrêter. La deuxième fois, nous voyons 
avec Itshak qui préfère dire que Rivka est sa sœur pour 
ne pas risquer d’être tué. Le troisième, c’est Yossef qui 
appelle son fils Menaché car Hachem lui a fait oublié 
sa famille. Il n’avait rien raconté à personne. Ensuite, 
lorsque Moché commence sa mission, il demande 
à son beau-père le droit de s’en aller, et lui explique 
devoir prendre des nouvelles du peuple. Alors qu’en 
réalité, il va aller les délivrer. Il ne voulait pas parler 
de sa mission. Tout ce qui peut être fait discrètement, 
c’est mieux. 

Rien de meilleur que la discrétion 
La paracha raconte « le peuple arrive à Elim- אילמה » 
(Chemot 15;27). Or, le mot אילמה a les initiales 
de אין לך יפה מן הצניעות- il n’existe rien de meilleur 
que la discrétion. Les premières tables de la loi qui 
furent donné dans beaucoup de tumultes, finirent par 
être brisées. Pour les secondes, Hachem dit à Moché 
« personne ne montera avec toi » et Rachi écrit « il 
n’existe rien de meilleur que la discrétion ». Nous 
voyons aussi cela chez le roi Chaoul qui alla chercher 
les ânesses de son père, et sur le trajet, fut oint roi 
d’Israel, par Chmouel, le prophète. Lorsque Chaoul fut 
de retour chez lui, il ne parla à personne du poste qui 
lui avait été attribué. Il faut toujours tout faire dans la 
discrétion, parler peu et agir beaucoup. Et si tu peux 
ne pas parler, n’en parle pas. 

Tout ce qui est dans la discrétion est béni 
Plus tard, nous avons vu Elisha le prophète qui avait 
su que Yehou remplacerait la royauté d’Ahav. Elisha 
avait désigné un des jeunes prophètes pour aller 
pondre Yehou, roi d’Israel. Ce jeune alla chercher 
Yehou parmi les responsables du peuple, demanda à 
lui parler en privé. Puis, il l’a oint roi d’Israel. Lorsque 
les camarades demandèrent à Yehou ce qui lui avait 
été dit, il leur répondit « rien ». Après beaucoup 
d’insistance, il raconta celui lui avait été dit. Par le 

mérite d’avoir accepté de s’entretenir en privé avec 
un jeune en privé, il mérita de devenir roi d’Israel, et 
d’éliminer la maison d’Ahav, et d’avoir 4 générations 
de rois d’Israel. Tout ce qui est fait discrètement est 
mérite. 

La bonne odeur
Nous avons le Gaon Rabbi Yossef Haim a’h qui s’est fait 
connaître dans le monde entier. Tout ce qu’il a écrit 
dans sa jeunesse, il l’a fait anonymement. Les allusions 
écrites à la fin du livre de « Hiloula de Rabbi Méir » 
sont les fruits de ce maître (c’est ce qu’a démontré 
le Rav David Berda de Tibériade). Il est aussi l’auteur 
du livre « Hiloula Rabba », et de « Torah Lichma ». 
Mais, ces lives ont été écrits anonymement. Quel est 
sa signature dans ces livres? כחלי  ,Et en fait .יחזקאל 
 celle de ,כחלי et יוסף à la valeur numérique de יחזקאל
 soit le Rav Yossef Haim. Pour vivre mieux, il faut ,חיים
vivre discret. Sauf que lorsque tu prétends à un poste 
comme le rabbinat ou autre, alors tu n’as pas le choix 
que de te faire connaître. On ne peut pas toujours se 
cacher sous la table. 

Les bénédictions 
Les femmes doivent-elles réciter les bénédictions du 
matin? Sachant qu’elles ne contiennent pas le mot 
 il nous a ordonné », cela ne semble pas être-וציוונו »
un problème. Mais, ce n’est pas vrai, car la Guemara 
(Chabat 23a) dit que les femmes ont 3 devoirs car 
elles faisaient partie du miracle: les 4 coupes de vin 
de Pessah, l’allumage des bougies de Hanouka, la 
lecture de la Meguila. Or, lors des 4 coupes de vin, il 
n’y a pas le mot וציוונו, et pourtant, sans le fait qu’elles 
faisaient partie du miracle, elles n’auraient pas été 
concernées par l’obligation de boire. De plus, il semble 
que la femme doive réciter les bénédictions du matin 
car elles peuvent les réciter peu importe quand elle 
se réveille. Mais, cela n’est pas vrai non plus, car on 
ne peut les réciter trop tôt. Celui qui travaille la nuit 
et dirt en journée, ne pourra réciter les bénédictions 
du matin le soir, à son réveil, avant d’aller travailler. 
Alors, pourquoi les femmes doivent-elles réciter ces 
bénédictions ? En fait, étant donné que de manière 
générale, les gens dorment la nuit et sont réveillés 
en journée, la femme a donc toute la journée, sans 
limite dans le temps pour les réciter. Certes, certains 
dorment en journée et se lèvent le soir, mais il s’agit 
d’exception dont on ne peut tenir compte. On ne 
peut donc appeler cela une mitsva qui dépend du 
temps de laquelle la femme serait dispensée. Le Chout 
Yehavé Daat écrit de manière similaire, à propos de la 
bénédiction solaire que les femmes pourraient réciter, 
une fois tous les 28 ans. Alors que cela semble dépendre 
réellement du temps puisque c’est un phénomène qui 
a lieu une fois tous les 28 ans. Seulement, il s’agit d’un 
phénomène naturel que le Soleil retrouve sa place une 
fois tous les 28 ans. C’est pour la femme peut réciter 



6

les 2 bénédictions, en commençant par celle de matir 
assourim. 

Inversion dans les bénédictions 
Pour le reste, par exemple, pour la récitation de la 
bénédiction de Chelo Assani Goy et de Chelo Assani 
Aved. Certains vont dire que si on a commencé par 
celle de Chelo Assani Aved, on ne peut plus faire la 
précédente. Or ce n’est pas juste. En effet « Aved », 
c’est le remerciement de ne pas être esclave, n’a 
aucun lien avec celle de Goy, et le remerciement de ne 
pas être non juif. Donc si on peut inversé, ça ne pose 
pas problème. La seule inversion problématique est si 
on commencé par zokef kefoufim puisque Maran dit 
que dans ce cas, on ne pourrait réciter celle de Matir 
assourim. Baroukh Hachem leolam amen weamen. 

Celui qui a béni nos ancêtres, bénira tous les 
spectateurs, auditeurs, et lecteurs par la suite. Tout 
celui qui a entendu, vu ou lira par la suite les paroles 
que nous avons dites, qu’Hachem accomplisse ses 
souhaits en bien, allongé ses jours et ses années 
agréablement. Et que le mérite du saint Rabbi Ynoun 
Houri a’h, le Gaon discret et Hassid, et saint, protège 
vous, vos enfants, et vous petits-enfants, à jamais. 
Amen

les bénédictions du matin et celle du soleil. Même 
celle de la lune elle pourrait, si ce n’est qu’il existe des 
raisons kabbaliste pour l’empêcher de la réciter. 

Ordre des bénédictions 
Le Tour rapporte, au nom du Rav Amram, que si un 
homme a récité la bénédiction de zokef kefoufim, 
il ne peut plus faire celle de matir assourim. Le Tour 
demande pourquoi. Alors que la Guemara (Berakhot 
60b) demande de réciter les 2 bénédictions. Et Maran, 
explique dans le Beit Yossef, simplement que le fait 
de réciter en premier zokef kefoufim (détend ceux qui 
sont courbés), on ne peut plus réciter celle de matir 
assourim (libère les prisonniers) qui est incluse dans la 
précédente. En effet, celle de matir assourim permet 
de remercier Hachem de bouger du lit, et celle de zokef 
kefoufim, c’est pour le fait de pouvoir se lever. Mais 
cela était juste jusqu’à ce que soit édité le livre des 
Gueonims, où sont rapportés les mots du Rav Amram 
qui demande, tout simplement, de ne jamais réciter la 
bénédiction de matir assourim qui serait incluse dans 
celle de Zokef kefoufim. Alors la question du Tout 
est de retour puisque la Guemara dit clairement de 
réciter les 2 bénédictions. On n’a donc pas le choix, 
il semblerait que Rav Amram avait une autre version 
de cette Guemara. En pratique, il faudra donc réciter 



7

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc. 
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

ישיבת "לבנימין אמר" מושב ברכיה

בראשות הגאון רבי חננאל כהן שליט"א

"יקבי המלך"

Il était souffrant et se purifiait par les douleurs. Mais il 
n'a jamais renoncé dans son étude et son enseignement 
pour rapprocher le peuple, du plus grand au plus petit, 
les ramenant tous à la Torah et à la crainte du Ciel. Je 
ne vous parlerai pas de son génie. Vous en entendrez 
parler bientôt. Notre Maître le Rav Ovadia, alors que 
nous étions chez lui, avait dit un jour : «Rabbi Rahamim 
Haï Houïta, aucun autre ne s'est levé comme lui». Quelles 
merveilleuses paroles de notre Maître le Rav Ovadia, que 
le souvenir du Juste soit bénédiction ! Je me rappelle notre 
Maître, le Recteur de la Yéchiva, puissé-je être l'expiation 
de sa sépulture, que son mérite nous protège, avait 
précisé dans un discours : «Pour moi, le raisonnement 
de Rabbi Houïta ne vaut pas moins que celui du Hatam 
Sopher. Je considère Rabbi Houïta à la même hauteur que 
le Hatam Sopher, qui vivait il y a trois cents ans». Mais les 
gens aiment les histoires de miracles, de délivrances. Je 
suis sûr que chacune des personnes qui se trouvent ici et 
qui soutiennent la yéchiva, a certainement assisté à des 
délivrances. C'est clair pour moi. 

Je vais vous raconter une histoire. Il y a une semaine et 
demie, mon ami, Rabbi Ovadia Hadouk, m'a téléphoné. 
Il m'a dit : «Rav, j'ai une histoire extraordinaire qu'il 
faut que je vous raconte. Je l'ai entendue directement 
de la personne qui l'a vécue. Nous avons son numéro de 
téléphone à la yéchiva. Il y a vingt ans, D. vous en préserve, 
une dame de Netanya souffrait terriblement des oreilles. 
Les médecins disaient qu'elle devait absolument subir 
une opération. Or au beau milieu d'un rêve cette dame 
voit un homme sous les traits d'un rabbin respectable. 
Il la bénit en levant ses mains au-dessus de sa tête. Elle 
ignorait totalement qui pouvait être ce rabbin. Quelques 
jours plus tard, elle s'est rendue au mochav Berakhiya, 
pour la Hilloula de mon saint grand-père, notre Maître 
Rabbi Rahamim Haï Houïta, paix à son âme. C'était une de 
ses voisines qui l'avait invitée à la suivre jusqu'au mochav. 
En entrant dans la tente, cette femme devint très pâle. 
Son amie lui dit : "Qu'est-ce qu'il y a ? Qu'est-ce qui ne 
va pas ?" Elle lui répondit : "C'est le rabbin que j'ai vu en 
rêve. Celui qui est sur la photo." Il lui avait dit de prendre 
un peu de l'huile de sa veilleuse, de s'en enduire un peu 
sur les oreilles. Deux semaines plus tard, alors qu'elle 
était à l'hôpital pour son opération, et qu'elle passait les 
derniers contrôles médicaux de routine, les médecins lui 
dirent : "Madame, vos oreilles sont en parfaite santé".» 
C'est extraordinaire! Mais tous les jours on nous rapporte 
de nouvelles histoires. Si nous tentions de toutes les 
rapporter, nous n'en aurions jamais le temps. 

Je voudrais vous faire part d'un élément qui me submerge 
d'émotion. Chaque année, avant la Hilloula, j'avais 
l'habitude de faire l'effort de me rendre auprès de notre 
Maître, le Recteur de la Yéchiva, mon Maître et Rabbin, 

Avec la permission de mes maîtres et rabbins, du 
recteur de la yéchiva, le Gaon et Juste Rabbi Tsemah 
Mazouz, que D. le protège et lui prête vie, de longs jours 
durant et dans une santé stable et une parfaite lumière, 
amen et ainsi soit-il, avec la permission de note maître 
et gaon, ami de mon âme, Rabbi Pinhas Hacohen, 
grand rabbin de la ville de Nétivot, que D. le protège et 
lui prête vie, amen et ainsi soit-il, mon grand frère, le 
grand, gaon et juste Rabbi Berakhel Hacohen, que D. le 
protège et lui prête vie, le juste fondement du monde 
littéralement sans exagération, le plus humble de tous, 
Ben Porat Yossef, qu'il mérite de grandir et magnifier 
la Torah dans l'abondance jusqu'à la vieillesse, amen et 
ainsi soit-il, de mon cher neveu le Gaon Rabbi Rahamim, 
que D. le protège et lui prête vie, recteur de la yéchiva 
Or'hot Haïm, des institutions Hokhmat Rahamim, et de 
l'ensemble des personnalités rabbiniques ici présentes, 
de vous tous qui êtes venus prendre part à la sainte 
Hilloula.

Sainte et respectable assemblée, vous tous qui vous êtes 
rassemblés ici, vous vous rappelez qu'à ses débuts, la 
Hilloula au mochav Berakhiya se tenait dans des tentes, 
par la suite la tente du Rav fut construite, et, petit à 
petit, elle s'est remplie. Puis nous avons ajouté une 
autre tente, dehors, pour les femmes, et encore une 
autre pour elles. Les gens veulent affluer mais la place 
manque. Mais je vois que, grâce à D. – que votre nombre 
soit protégé de l'œil – la multitude est au rendez-vous, 
car elle est animée par la foi dans la Torah et les Justes, 
dans la Torah et ceux qui l'étudient.

Comme c'est émouvant de voir cette sainte assemblée 
qui a consacré de son temps pour prendre part à la 
sainte Hilloula, pour s'abreuver de paroles de Torah et 
rencontrer les rabbins et guéonim, que D. leur prête vie, 
et d'avoir le mérite d'être associés à la grande yéchiva. 

Maîtres et Rabbins, cette nuit, nous nous rassemblons 
pour la Hilloula de trois justes. Le premier est le Rachach, 
chef des mékoubalim, Rabénou Chalom Charabi, que le 
souvenir du juste et saint soit source de bénédiction, 
qui a vulgarisé l'étude de la Kabbale et à la lumière de 
qui nous avançons aujourd'hui dans sa compréhension. 
Il avait également fait don de sa vie en l'honneur de 
D. ; c'est aussi la Hilloula du sixième Admor de Habad, 
Rabbi Yossef Itshak, qui lui aussi fit don de sa vie pour 
multiplier la propagation de la Torah au sein du peuple 
d'Israël ; le troisième est notre Maître, l'illustre ancien, 
Rabbi Rahamim Haï Houïta Hacohen, que son mérite 
nous protège, nous et tout le peuple d'Israël, amen. 

Notre grand-père a fait don de sa vie pour la sainte 
Torah, pour l'étudier et l'enseigner, bien qu'il ne fût 
pas en excellente santé ni particulièrement robuste. 



8

Zatsal. Je lui ai présenté les formulaires des médecins, et 
il les a examinés avec beaucoup d'humilité. Je ne peux 
faire comme le Rav Moché Lévy, qui déchirait les rapports 
médicaux, s'emportant : «Vous n'avez rien!»

 Le Rav me dit : «Ecoute, je ne veux pas te tromper. Mais 
mon cœur me suggère intuitivement que tu n'as rien. Il 
ne faut pas t'inquiéter.» Le lendemain, il y a eu un cours 
à la maison du Rav. Nous avons étudié un passage de la 
Guemara Berakhot : celui qui voit en rêve qu'on lui accorde 
la grâce, qui comporte deux fois la lettre נ (Noun, N), 
qu'il s'attende à des miracles (Nissim) et à des prodiges 
(Niflaoth). Le Rav dit au passage : «Hananel aussi, il a deux 
noun dans son nom.» Les élèves n'ont pas saisi pourquoi il 
a dit ça. Comme je devais subir un dernier examen décisif, 
je suis retourné chez les médecins. Ils ne comprennent pas 
jusqu'à présent ce qu'il s'est passé. Ils ont dit : «Ce n'est 
pas logique. Mais vous pourrez vivre vieux.» Il n'y avait 
plus aucun problème de cœur, de même que le cœur avait 
suggéré intuitivement au Rav que je n'avais rien. Vous êtes 
venus pour écouter des paroles de Torah, et je voudrais 
à cette occasion que le Rav Sasson nous explique ce que 
nous faisons ici ce soir, et je voudrais que nous acceptions 
la Royauté du Ciel.

Ecoute Israël, Eternel notre Dieu, l'Eternel est Un

L'Eternel est D., l'Eternel est D. (2 fois)

L'Eternel Règne, l'Eternel Régna, l'Eternel Règnera à jamais 
(2 fois)

De grâce, Eternel, sauve, de grâce

De grâce, Eternel, fais réussir, de grâce.

Puisse tout le peuple d'Israël obtenir la pleine réussite, 
que toutes les forces de sécurité et tous les étudiants de 
la Torah, tous les membres des cercles d'étude et toute 
cette sainte assemblée, qui s'est déplacée en l'honneur de 
la Hilloula et y ont participé de toutes leurs forces ; que le 
mérite de notre saint ancêtre, et le mérite de notre Maître 
le Recteur de la Yéchiva, les protègent par mille boucliers, 
amen et ainsi soit-il. 

luminaire du monde, notre Maître Rabénou Meir Mazouz, 
que le souvenir du juste et saint soit bénédiction. Je me 
rendais chez lui pour obtenir une bénédiction, pour que 
tout se passe bien pendant la Hilloula, que les finances 
soient copieusement alimentées par les dons, afin que 
nous puissions étudier et enseigner plus sereinement. 
C'est ce que je faisais chaque année, y compris l'année 
dernier. Je lui avais dit : «Rav, voici une enveloppe avec de 
l'argent. Que le Rav fasse ce qu'il veut et prie pour nous, 
pour la réussite de la Hilloula.» 

Ses petits-fils m'ont raconté – certains étudient dans nos 
institutions, dans la yéchiva Le-Benyamin Amar – que le 
jour où ils étaient allés le voir pour être interrogés sur le 
passage hebdomadaire de la lecture de la Torah, il leur 
avait distribué des billets de banque en leur demandant 
de prier et d'étudier pour la réussite des Institutions 
Hokhmat Rahamim, pour le Rav Hananel. Mais par 
l'étendue de nos fautes, ce ravissement de notre vue 
n'est plus. Hier soir, je m'apprêtais selon mon habitude 
à me rendre dans sa synagogue, avant de réaliser qu'il 
n'y était plus. Je suis donc allé à la maison des vivants, 
sur son tombeau, j'ai dit : «Notre Maître, notre Rabbin, 
de même que de votre vivant vous priiez pour nous, je 
vous demande de prier pour nous même à présent. Vous 
êtes en-haut, continuez à prier et supplier pour nous. 
Nous nous efforçons d'être vos fidèles élèves, nous nous 
efforçons de propager vos enseignements dans le monde 
entier y compris après votre départ. Rav, nous n'avons pas 
cessé. Nous continuons de toutes nos forces à propager 
votre Torah. Priez pour nous. »

Je vais vous raconter une histoire que je n'avais jamais 
encore racontée. Mais pour le souvenir du Rav, je vais 
le faire. Il y a à peu près trois ans, je ne me sentais pas 
très bien. J'étais très faible. Je suis allé faire des examens 
médicaux. Les médecins ont consulté les résultats et ont 
été effarés. J'ai alors prié : «Maître du Monde, tout ce 
que nous faisons en ce monde, c'est afin de multiplier la 
dignité du Ciel, pas pour notre propre dignité. Maître du 
Monde, nous propageons Ta Torah…» J'ai prié puis je me 
suis rendu chez notre Maître, le Recteur de la Yéchiva, 

שבת שלום ומבורך!


