(Pricre de ne lire le feuillet pendant la priére et la lecture de la thora merci )

" 495 Pon 11993
(07/01/26) V5WN vaw 3

= _Ju'-j
S abbat, Paracha
Béchalah, 14 Chevat 5882

Sujets du cours :

1. Beaucoup de pluies de bénédiction avant Tou Bichvat, 2. Des retombées sur
quelque chose qui est pluriannuel, 3. La divergence entre Rachi et Rabbenou Tam
au sujet des Téfilines, 4. Est-ce que toutes les générations mettaient les deux sortes
de Téfilines, 5. Répondre Amen entre la mise des Téfilines de la main et la mise des
Téfilines de la téte de Rabbenou Tam, 14. Manger du Etrog a Tou Bichvat, et faire
Chéhéh’iyanou, 15. Les fruits de Tou Bichvat, 16. Les conversions, 17. Le Gaon, le
discret, le Hassid et le saint Rabbi Ynoun Houri, 18. Toute chose que tu fais avec
discrétion — elle sera bénie, 19. L’obligation des Bérakhot du matin, du soleil et de
la lune pour les femmes, 20. Si quelqu’un a fait la Bérakha « n'a191 qpIt » avant
celle « 21 ,« DMION 1'NN. Si quelqu’un a changé I'ordre des trois Bérakhot « Xw
TV » ,« "R WV » et K« NWN »,

'Fais descendre la pluie pour la bénédiction

Narouh Hashem, beaucoup de pluie est tombée
pour nous pour la bénédiction avant Tou Bichvat.
Pourquoi ? Car la Guémara dit (Roch Hachana 14a) :
Pourquoi fait-on le nouvel an des arbres le jour de Tou
Bichvat ? Car c’est a ce moment-la que la majorité des
pluies de I'année est déja tombée. Beit Chamai disent
gue c’est le 1 Chevat, et il semblerait que si 'année
est embolismique, c’est le 1 Adar. Mais Beit Hillel ont
choisi le milieu — le 15 Chevat convient pour toutes
les années, embolismique ou non, car la majorité
des pluies de I'année est déja tombée, et I'année
est bénie. Au début de I'année, les pluies étaient
bloquées pour nous, qui sait pourquoi ? Pendant
I'année de Chémita, il y a toutes sortes de péchés.
Mais Hashem a vu qu’il y a beaucoup d’agriculteurs
qui respectent toutes les Halakhotes de Chémita,
et qu’il y a beaucoup d’étudiants en Yéchiva qui
s’efforcent d’acheter les fruits un peu plus chers,
donc il y a beaucoup de pluies de bénédiction qui
sont tombées pour nous.

Les artichauts durant la septiéme année

Il y a des choses pour lesquelles des grands sages

1. Note de la Rédaction : Pour information, le cours est transmis
a l'oral par le Rav Méir Mazouz a la sortie de Chabbat, son pére

est le Rav HaGaon Rabbi Masslia’h

ont trouvé des permissions. Par exemple I'artichaut.
Nous avons un probléme durant l'année de
Chémita, pour l'interdit des « retombées ». Mais on
m’a montré que le Gaon Rabbi Tsemah Tsvi Pessah
Frank (qui est un grand Talmid Hakham et un grand
décisionnaire) a écrit qu’il n’y a pas de probléeme de
Chémita au sujet de 'artichaut, car il est pluriannuel
(Kerem Tsion Halakhotes Psoukot chapitre 11). Si tu
sémes un artichaut cette année, il y en aura un seul
qui poussera I'année prochaine, mais pas forcément
les années suivantes. Et pour quelque chose qui est
pluriannuel, il n’y a pas l'interdit des « retombées »
qui s’applique. Quelle est cette interdiction des
« retombées » ? L’agriculteur remarque que ce qu’il
a semé I'année passée et qui a poussé pendant cette
année de Chémita est permis. Donc il fait exprés
de semer cette année pour que I'année d’aprés il
puisse dire qu’il s’agit des choses qui datent depuis
I'année d’avant. Mais lorsque tu as des fruits et
des légumes qui sont pluriannuel, il ne peut pas y
avoir ce probléme, c’est pour cela que l'interdit des
« retombées » ne s’appliquent pas.

La divergence de Rachi et Rabbenou Tam au
sujet des Téfilines

Nous avons déja parlé sur les deux sortes de Téfilines
— Rachi et Rabbenou Tam. Tout le monde pense que
ce sont deux mondes différents. Mais non, ce sont
les mémes Paracha, la différence est seulement dans

‘ﬁ mMmm.mm.wmmm
HO0nd T TR T MA T o

mmmn VTl .lllﬂ‘

L-
G YC

| NS i

e

T

A

e R

1

Jayiodsuey 3| sed au ap Isule 49||INd
. o

®

| S

D ueinp

i)

leq

"

m‘id;'

ik E;




I'ordre de ces Paracha. Selon Rachi, tout doit suivre
s‘ordre de la Torah: « - « N2 2 R » - « 9 WTP
VINnw DX NNl » - « YN » ». Et ce n"est pas seulement
I"avis de Rachi, c’est aussi I'avis de quasiment tous
les Richonim — le Rachba, le Rambam, le Ramban,
Rav Hai Gaon, et le Gaon de Vilna. La majorité des
sages d’Israél, si ce n’est la totalité pensent comme
Rachi. Pourquoi ? Car Rachi suit I'ordre de la Torah.
Mais Rabbenou Tam a changé 'ordre, a cause d’une
question qu’il y a dans la Guémara (Menahot 34b).
Il dit que la Paracha « vinw DK NI » doit étre avant
celle « unw ». Mais cen’est pasacause d’une question
gue I'on doit changer I'ordre. Les gens pensent que
Rabbenou Tam était le « révolutionnaire » chez les
Ashkénazes., pour toute chose qui ne suit pas son
avis — il diverge. Il invalide les Téfilines de son grand-
péere ! Est-il possible de dire a son grand-pére : « Tes
Téfilines ne sont pas bien » ?!

L

Pourquoi Rabbenou Tam a changé I'ordre ?

Il 'y avait un grand sage a Djerba qui étudié le sens
simple, et il aimait toujours le sens simple. Toute
chose qui s’éloignait du sens simple le dérangeait. Il a
posé une question magnifique (Nokhah Hachoulhane
chapitre 34), il dit : « Rabbenou Tam, que la paix soit
sur toi, pourquoi tu changes l'ordre ? Voici, il est
écrit dans la Torah « 98w ynw » dans la Paracha
Waéthanane (Dévarim 6), puis « UInw ON n'nl » dans
la Paracha Ekev (Dévarim 11). Alors pourquoi tu dis
que « VINY DK NNl » doit étre écrit avant « ynw
28w » ? » D’aprés ma modeste pensée, j'ai pensé
. répondre a cela (dans ma note la-bas) : Dans le Zohar

Parachat Bo, il est écrit que la Paracha « DN NI

vInw » contient des mots difficiles. Comme « nnwn

D117 NNA9' |9 D237 » (verset 16), «IXUI» ,« NNl

NN ONTaN» L« 11 » (verset 17). (Que tout cela
_ s’applique rapidement sur les nations du monde,
pour gu’ils nous abandonnent...). Donc pour ne pas
- terminer par ses choses-la, Rabbenou Tam dit qu’il
faut la mettre au milieu. J'ai appris cela des paroles
L du Zohar qui sont connues et qu’on lit le jour de Roch
- | Hachana (Parachat Emor 100a). Le Zohar dit la-bas,
pourquoi dans les sonneries, on fait Tékia, Téroua,
puis Tékia ? Car la Téroua est entre-cassée et donc
cela sous-entend un cri amer. Alors que la Tékia
représente la bienfaisance. C'est pour cela qu’on
“-ﬁ commence par la Tékia qui représente la bonté, puis
E on met la Téroua au milieu, et on termine également

..; {‘_EE‘;

T
|

par la Tékia, pour terminer sur la bonté. Toutes les
sonneries terminent par la Tékia. C'est pour cela que
d’aprés Rabbenou Tam, on doit mettre « ynw » a la
la fin car ¢a représente la bonté, alors que « Ox n'nl

? vinw » représente la rigueur.
S Rabbenou Tam a trouvé des soutiens a son
e

avis chez les Guéonim

Mais la vérité c’est qu’on ne doit pas changer a cause
d’une question. De nombreuses fois, on pensait que

b

Rabbenou Tam a révolutionné le monde. Rabbenou
Tam a fait cela car il suit I'avis des Guéonim. Il a trouvé
un avis chez les Guéonim qui dit: « uxAIXa NI'N ».
(Qu’est-ce que cela veut dire ? Cela veut dire que les
deux « n'nI » doivent étre au milieu. Donc « WTp » au
début, puis « 78w unw » ala fin, et « X' 2 Nl » et
« UNw DX N'nl » doivent étre au milieu.

Est-ce que toutes les générations mettaient

ol
[
.
-
les deux sortes de Téfilines ? \%

Il y a un avis qui pense que toutes les générations ont
mis les deux sortes de Téfilines. C'est ce qu’a écritle =
Ben Ich Hai (premiére année Parachat Wayéra passage |
21). C'est également ce qu’a écrit un autre sage — 3
Rabbi Khalfa Guedj, il a un livre qui s’appelle « Kégan .
Hayarak ». Il n’a pas vu le Ben Ich Hai, et le Ben Ich ‘__‘
Hai ne I'a pas vu, mais les deux ont écrits que toutes K,
les générations ont mis les deux sortes de Téfilines. .
Le Rav Ovadia repousse cela, et dit que ce n’est pas
possible. Comment est-ce possible que toutes les
générations, tous les Guéonim ont mis les deux sortes,
et soudainement, a I'époque des Richonim, une sorte | -ﬁ
a été oubliée, puis ils ont commencé a demander e
quelle est la sorte qui reste, et Rachi et Rabbenou '
Tam ont divergé. Tu as vu que les ancétres de tes I
péres ont mis deux sortes, alors pourquoi tu n’en mets :-_.!
gu’une ?! C’est une question trés puissante, dont il est
impossible de négliger.

Sur la téte et sur la main, il y a la place pou
les deux sortes

Il y avait un sage, auteur du livre Ben Yohai, dans
lequel il y a plus de cent réponses sur les questions du
Ya’'bets. Le Ya'bets a écrit de nombreuses questions sur :
le Zohar pour prouver qu’il y a des passages du Zohar ’
qui ont été écrits plus tard, a I’époque du Rachba plus
ou moins, et ce Rav y répond. L'une des choses, c’est
qu’il est écrit dans le Zohar (Tikounei Zohar Hadash
101b) : « |"29NT "AIT N 1w AN KT ». Et le Ya'bets
demande (Mitpahat Séfarim chapitre 4) comment A
cela est possible ? « nNIN2 X1T », c’est Maharam de
Rottenberg. Est-ce possible que Rabbi Chimone Bar
Yohai parle du Maharam de Rottenberg qui sont mille
ans apres lui ? C'est une question puissante. Alors, Ben ;
Yohai dit que celui qui approfondi dans la Guémara =
Erouvin (95b) verra qu’il est écrit « il y a la place sur 1

la téte pour mettre les deux sortes de Téfilines ». Et

alors ? Il est écrit qu’il y a la place seulement, mais -
il n’est pas écrit que I'on en met deux. Au contraire, 5
sur la méme page, il est prouvé a trois reprises qu’ils +

ne mettaient qu’une seule Téfiline. Alors pourquoi la
Guémara fait cette observation sur la place de la téte ?
Pour nous apprendre que si un homme marche le jour
de Chabbat et qu’il trouvé des Téfilines jetés, il ne peut
pas porter pendant Chabbat, donc il devra les mettre
les deux. Mais la Guémara n’a jamais dit qu’il fallait .ra.rfﬁ
mettre deux sortes de Téfilines. Non seulement elle ne W
I’a pas dit, mais en plus, dans la suite elle demande : ,_

— 4 3

/= mal baitnehemanagmail.com

Publier, dédicacer, recevoir le feulllet, contactez-nous par &



Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

« je comprends bien qu’il y ait la place sur la téte
pour mettre deux Téfilines, mais que diras-tu pour
la main ? » Et la Guémara répond qu’il y a aussi la
place sur la main pour en mettre deux. Or, si tout
le monde mettait deux sortes, quelle est cette
guestion de la Guémara ? Tu n’as qu’a aller voir
comment les gens mettent les Téfilines et tu verras
de toi-méme qu’il y a la place. C'est pour cela qu’il
ne faut pas s’écarter du sens simple. Le sens simple
est que depuis toujours, ils ne mettaient pas deux
paires de Téfilines.

Répondre Amen entre la mise des Téfilines

de la main et la mise des Téfilines de la téte
de Rabbenou Tam

Alors quoi ? Le Rav Ari (Cha’ar Hakawanot 6 sur les
Téfilines) a dévoilé qu’il y a dans le ciel une base
pour |'avis de Rabbenou Tam et aussi pour |’avis de
Rachi. Et selon lui, les Téfilines de Rabbenou Tam
sont plus importants que celles de Rachi. C’est pour
cela que des Kabbalistes ont dit que si on fait la
Bérakha sur les Téfilines de Rachi, il faut a plus forte
raison faire la Bérakha sur celles de Rabbenou Tam.
Mais c’est une chose impossible a faire. Puisque la
Halakha en pratique suit I'avis de Rachi, alors nous
ne pourrons pas faire une nouvelle Bérakha qui
est contre I'avis de quasiment tous les Richonim
(sauf Rabbenou Tam). Donc nous avons Rachi,
nous avons le Rachba, nous avons le Ramban,
nous avons le Rambam et nous avons le Gaon de
Vilna. Et dans les derniéres générations : l'auteur
du Choulhan Gavoa et son maitre I'auteur du Beit
David. Tous les sages d’Israél pensent comme c¢a.
Mais nous pouvons faire la Bérakha sur les Téfilines
de Rachi et penser a acquitter celles de Rabbenou
Tam. Puis on met celles de Rabbenou Tam et nous
avons gagné de nombreuses choses. Premiere
chose, tu ne seras pas sous pression pour savoir
ou mettre les deux paires, et avoir une place tres
étroite sur le bras pour en mettre deux. Et méme
si tu trouves la place, la majorité du monde fait des
gros Téfilines, et il est impossible d’en mettre deux
en méme temps. Alors que faire ?! On les met une
aprés l'autre. Mais il y a autre chose, Rabbenou
Tam dit que si un homme met les Téfilines et qu’il
entend une Bérakha, il a le droit de répondre Amen.
Pourquoi ? Car lorsque la Guémara écrit (Menahot
36a) que si quelqu’un parle entre les Téfilines de
la main et de la téte, il fait un péché ; elle parle
seulement de paroles futiles. Mais s’il a entendu
une Bérakha ou un Kaddich etc... Il a le droit de
répondre. C’'est pour cela que si quelqu’un met les
Téfilines de Rabbenou Tam pendant la Hazara, et
gu’il y a que neuf personnes qui répondent, et donc
s’il met les Téfilines il ne pourra pas répondre Amen
et il n’y aura pas neuf personnes qui répondront,
d’apres Rabbenou Tam il a le droit de répondre.
Mais lorsqu’on met les Téfilines de Rachi, on n’a le

droit de répondre a rien du tout. C'est ce qu’a statué
Rachi et la majorité des décisionnaires. Mais lorsqu’on
met les Téfilines de Rabbenou Tam, on peut répondre
car lui-méme I'a autorisé.

Consommation de cédrat a Tou bichvat

C'est une mitsva de manger (a Tou bichvat) des
cédrats qui restent de Souccot, mais on ne récitera
pas dessus la bénédiction de Cheheheyanou sauf
celui qui n’a pas récité cette bénédiction a Souccot.
Ainsi écrit le Ben Ich Hai: lorsqu’'un homme récite
la bénédiction de Cheheheyanou sur le loulav, il
acquitte la consommation de cédrat a Tou bichvat. A
priori, selon cela, une femme qui n’a pas récité cette
bénédiction a Souccot, pourra la faire a Tou bichvat.
Mais, le Michna Beroura donne une autre raison (chap
225). La Guemara dit (Soucca 35a) que le Etrog peut
vivre sur son arbre d’année en année. Il n’y a pas de
renouveau de ce fruit car tu ne peux pas reconnaitre
lequel fait partie de la nouvelle récolte, lequel est de
I’'année passée. Du coup, personne ne peut réciter
Cheheheyanou sur ce fruit.

Les fruits de Tou bichvat

A Tou bichvat, on n’est pas tenu de consommer
tous les fruits. Quelqu’un de diabétique et ne peut
consommer certains fruits, il en prendra peu ou pas.
Il pourrait manger des olives, sans probleme. Pour les
figues, on a dit qu’elles sont infestées. Les raisins, il
pourra en manger une moitié, et la grenade, ne serait-
ce qu’un grain.

La conversion n’est pas un amusement

Nous parlons des conversions, parce que
malheureusement nous n'avons pas encore entendu
de bruit a ce sujet. lly a ceux qui parlent de conversions,
et ne savent méme pas ce qu'est la conversion. lls
pensent ne devoir rien pratiquer, et se suffire de dire
qu'il est juif. "Trés beau" ... Contrairement, a I'époque,
les chrétiens forcaient de force les juifs a se convertir
au christianisme, ils les suivaient pendant des années
et des années, et s’ils s’apercevaient, plus tard, que
ce juif faisait un seder de Pessah et dit "Déverse ta
colére sur les non-juifs", ils les conduisaient au feu, et
ils I'interrogeaient jusqu'a la mort dans un tourment
infernal. Nous ne sommes pas arrivés a cette chose.
Seulement, les convertis doivent réellement pratiquer
et ne pas jouer au tribunal, on ne s"amuse pas avec les
conversions !

La faute et ses fruits

A I'époque du Second Temple, I'un des rois de la
maison hasmonéenne, nommé Yanai le Hasmonéen,
était tres puissant et avait conquis de nombreux pays.
Et il a dit que s’il avait mal a la téte, il avait Lieberman
qui le conseillait... et il lui a dit de convertir autant que
possible. Et il fit ainsi, et leur imposa sa méthode de

Sl S



conversion, et leur dit que celui qui ne se convertirait
pas par la force, perdrait sa téte. Ainsi, il convertit
beaucoup de non-juifs. Et qu'en est-il ressorti ? Dans
la génération qui a suivi, Herods I'Esclave, issu d'une
famille de faux convertis. Et c'est ce méchant Hérods qui
fut un meurtrier, un méchant, laid, avait des complots,
a tué sa femme parce qu'elle était de la descendance
hasmonéenne, et a aussi tué ses fils parce qu'ils étaient
de la descendance hasmonéenne. C'était lui qui avait
un si mauvais coeur. Et d’ou a-t-il eu un si mauvais coeur
? Car il était de la descendance de ce type de convertis
! Il faut donc étre tres prudent. Si vous convertissez
tout le monde, vous pouvez également convertir les
Arabes, et demain ils entreront dans votre armée et
détruiront tout. Il ne faut pas agir ainsi | Mais chaque
conversion doit étre conforme a la Halakha, et un
minimum de judaisme doit étre respecté- Pessah et
le Shabbat, et ne pas voyager le Shabbat. Et ne me
demande pas, « pourtant, il y a des Juifs qui voyagent
le Shabbat?! », car ces Juifs recevront leur chatiment,
et personne n'échappera au chatiment d'en haut.
Mais ceux qui veulent se convertir - s’ils souhaitent la
religion, ils doivent I'accepter et la respecter.

Une alliance

Et si nous n’avons pas de gens comme ¢a et ils ne
veulent pas se convertir convenablement, le Rav
Ammar Chalita avait, autrefois, donné une idée
qui ne fut pas retenue et je ne sais pas pourquoi. Et
quel est le conseil ? Il a dit qu'il existe aujourd'hui un
systeme appelé "l'alliance du mariage". C'est quoi?
Lorsqu’un homme et une femme qui ne sont pas juifs
et ne veulent pas se convertir, mais font partie de
I'Etat et vont a I'armée, etc., alors qu’ils n'observent
pas la Torah et les mitsvoth et il n'y a aucune preuve
de judaicité.. Alors quoi leur proposer? si nous les
emmenions chez les chrétiens, ils seraient chrétiens,
et si nous les emmenions chez les musulmans, ils
seraient musulmans, mais juifs, ils ne pourront pas
|'étre. C’'est pourquoi, il propose de mettre en place
un systeme d’ « alliance de mariage ». Le probléme st
gue Yates Neeman avait alors écrit que le grand rabbin
proposait un systéeme interdit. Mais, que faire? Nous
avons un demi million de citoyens qui ne sont pas
juifs, ni chrétiens, ni véritablement convertis car ils ne
pratiquent rien. Un converti doit s’engager a respecter
les lois du judaisme. Et non pas comme ceux qui font
mine de vouloir se convertir, et une fois leur objectif
atteint, ils voyagent durant Chabbat. Peut-on appeler
cela une conversion?

La premiére convertie

La premiere convertie de la Bible est Ruth, de Moav.
Elle avait dit a sa belle-mére ((Ruth 1;16-17): « partout
ou tu iras, j'irai; ou tu demeureras, je veux demeurer;
ton peuple sera mon peuple et ton Dieu sera mon
Dieu; la ou tu mourras, je veux mourir aussi et y étre
enterrée ». Elle s’engageait alors sur tout. Boaz I'avait

alors épousée et de leur union descendra le roi David.
Pensez-vous comparer sa conversion avec celles de
Lieberman? C’était du sérieux !

Houri a’h

Le Gaon discret, Hassid et Saint Rabbi Ynounf | ¥
#
i

Cette semaine, c’est la Hiloula d’un juste, millier du
monde, Rabbi Ynoun Houri a’h, fils de Rabbi Haim Houri ‘:
a’h. Ce dernier était un grand orateur, et lors de ses I *ﬂ
discours, méme les musulmans et chrétiens venaient #
écouter. Mais son fils, Rabbi Ynoun, était discret et %
exceptionnel en son genre. Il était un enseignant
unique en son genre. Il enseignait 25 ans a I'école Razi
li. Et lorsque l'inspecteur du rectorat venait, Rabbi
Ynoun lui proposait d’interroger ses éléves en son .
absence (du Rav). L'inspecteur questionnait les éleves =
pour voir leur niveau, et il disait: il n’existe pas de tels x*=
éléves ailleurs. Mais, lorsqu’il atteignit la cinquantaine,

il décida d’arréter I'enseignement. Mais, il était
tellement plein de Torah, que cela était dommage.
Rabbi Chmouel Idan a’h m’en avait parlé. Je suis alors
aller rendre visite a Rabbi Ynoun qui m’expliquait qu’il e
prenait beaucoup de comprimés depuis quelques B
années: un sous la langue, un pour le cceur, un pour -
la respiration, ... et qu’il n’était donc pas en mesurede |
reprendre I'enseignement. Je lui avais alors expliqué
gu’il fallait éviter de prendre des médicaments. Ce qui 1
est le plus naturel est le plus supporté par I'organisme.
Je lui conseillai de réduire la consommation de ces |
médicaments. J'ai d( également lui promettre de lui
offrir une classe bien isolée pour qu’il accepte de venir
enseigner a la Yeshiva. 1

Des enseignements exceptionnels

De temps a autre, il sortait un commentaire. Une fois,
j’étais la-bas alors qu’il donnait un cours sur la Haftara
de la chanson de Deborah, qui se termine par (Choftim
5;31): « Ainsi périront tous tes ennemis, Seigneur, et
tes amis rayonneront comme le soleil dans sa gloire ».
Et Rachi écrit : « tes amis rayonneront comme le soleil
dans sa gloire: dans les temps a venir, la lumiére du '.
soleil sera 7 fois plus importante que durant les 7 jours,
qui en représente actuellement que un sur 343. » Sauf
gue Rachi écrit ni'vaw pour dire un septieme. Et le
Rav fut remarquer qu’il aurait été plus juste d’écrire =
niwaw. Il avait méme apporté des preuves d’autres
versets. Une autre fois, il enseignait la Guemara
Yebamot (70b). Et alors que le Bah demande d’effacer

un mot de Rachi pour le comprendre, le Rav Ynoun l A
avait justifié la présence de ce mot. J'ai d’ailleurs écrit ol
ces enseignements, en son nom. Mais, qui étudie de
la sorte aujourd’hui ?! Une fois, j’étais assis a coté de
lui, et j’avais un bout de papier pour écrire brievement
tout ce gu’il disait. Lorsque j'ai voulu rédigé cela, il
m’avait fallu 11 pages!!! Et le lendemain, Rabbi Ynoun
était venu s’excuser pour m’avoir fait « perdre » du v
temps. Il était tres discret. K}

mall :bait.nehemana gmail.com



T

Dédicacez le feuillet pour un proche, une reussite, un bon Zivoug, la Refoua chélema etc.
pour un don de 52€

Nous apprenons de la Torah I'importance de la
discrétion et du parler positivement. Lorqu’Avraham
avait dit a ses accompagnateurs, avant le sacrifice
d’lItshak: « le jeune et moi irons jusque-la pour nous
prosterner, puis nous reviendrons versvous » (Berechit
22;5). Or, Avraham savait qu’il devait sacrifier son
fils, alors, pourquoi disait-il « nous reviendrons »?
Seulement, il voulait nous apprendre a parler toujours
positivement. Regardons, dans notre paracha, le
peuple avait dit : « Que ne sommes-nous morts de la
main du Seigneur, dans le pays d'Egypte, assis prés
des marmites de viande et nous rassasiant de pain »
(Chemot 16;3). Finalement, ces gens ne méritérent
pas d’entrer en Israél. Il faut toujours éviter les mots
négatifs. D'ailleurs, lorsqu’Avrahm parla positivement,
il revint effectivement avec son fils car I'ange lui
demanda d’arréter. La deuxiéme fois, nous voyons
avec ltshak qui préfére dire que Rivka est sa sceur pour
ne pas risquer d’étre tué. Le troisieme, c’est Yossef qui
appelle son fils Menaché car Hachem lui a fait oublié
sa famille. Il n’avait rien raconté a personne. Ensuite,
lorsque Moché commence sa mission, il demande
a son beau-pére le droit de s’en aller, et lui explique
devoir prendre des nouvelles du peuple. Alors qu’en
réalité, il va aller les délivrer. Il ne voulait pas parler
de sa mission. Tout ce qui peut étre fait discretement,
c’est mieux.

La paracha raconte « le peuple arrive a Elim- nn2'n »
(Chemot 15;27). Or, le mot nn7'x a les initiales
de niwvnxn N na' 37 I'n- il n’existe rien de meilleur
que la discrétion. Les premieres tables de la loi qui
furent donné dans beaucoup de tumultes, finirent par
étre brisées. Pour les secondes, Hachem dit a Moché
« personne ne montera avec toi » et Rachi écrit « il
n’existe rien de meilleur que la discrétion ». Nous
voyons aussi cela chez le roi Chaoul qui alla chercher
les anesses de son pere, et sur le trajet, fut oint roi
d’Israel, par Chmouel, le prophéte. Lorsque Chaoul fut
de retour chez lui, il ne parla a personne du poste qui
lui avait été attribué. Il faut toujours tout faire dans la
discrétion, parler peu et agir beaucoup. Et si tu peux
ne pas parler, n’en parle pas.

Plus tard, nous avons vu Elisha le prophete qui avait
su que Yehou remplacerait la royauté d’Ahav. Elisha
avait désigné un des jeunes prophetes pour aller
pondre Yehou, roi d’Israel. Ce jeune alla chercher
Yehou parmi les responsables du peuple, demanda a
lui parler en privé. Puis, il I'a oint roi d’Israel. Lorsque
les camarades demanderent a Yehou ce qui lui avait
été dit, il leur répondit «rien ». Aprés beaucoup
d’insistance, il raconta celui lui avait été dit. Par le

Contactez: Pinhas Houri - Paris 06.67.05.71.91

mérite d’avoir accepté de s’entretenir en privé avec
un jeune en privé, il mérita de devenir roi d’Israel, et
d’éliminer la maison d’Ahav, et d’avoir 4 générations
de rois d’Israel. Tout ce qui est fait discretement est
mérite.

Nous avons le Gaon Rabbi Yossef Haim a’h qui s’est fait
connaitre dans le monde entier. Tout ce qu’il a écrit
dans sa jeunesse, il I'a fait anonymement. Les allusions
écrites a la fin du livre de « Hiloula de Rabbi Méir »
sont les fruits de ce maitre (c’est ce qu’a démontré
le Rav David Berda de Tibériade). Il est aussi I'auteur
du livre « Hiloula Rabba », et de « Torah Lichma ».
Mais, ces lives ont été écrits anonymement. Quel est
sa signature dans ces livres? "2n2 2xptn'. Et en fait,
28pIN' a la valeur numérique de qor' et '7n2], celle de
D'"N, soit le Rav Yossef Haim. Pour vivre mieuy, il faut
vivre discret. Sauf que lorsque tu prétends a un poste
comme le rabbinat ou autre, alors tu n’as pas le choix
gue de te faire connaitre. On ne peut pas toujours se
cacher sous la table.

Les femmes doivent-elles réciter les bénédictions du
matin? Sachant qu’elles ne contiennent pas le mot
« NIXI-il nous a ordonné », cela ne semble pas étre
un probleme. Mais, ce n’est pas vrai, car la Guemara
(Chabat 23a) dit que les femmes ont 3 devoirs car
elles faisaient partie du miracle: les 4 coupes de vin
de Pessah, l'allumage des bougies de Hanouka, la
lecture de la Meguila. Or, lors des 4 coupes de vin, il
n’y a pas le mot 1IN, et pourtant, sans le fait qu’elles
faisaient partie du miracle, elles n’auraient pas été
concernées par I'obligation de boire. De plus, il semble
gue la femme doive réciter les bénédictions du matin
car elles peuvent les réciter peu importe quand elle
se réveille. Mais, cela n’est pas vrai non plus, car on
ne peut les réciter trop tot. Celui qui travaille la nuit
et dirt en journée, ne pourra réciter les bénédictions
du matin le soir, a son réveil, avant d’aller travailler.
Alors, pourquoi les femmes doivent-elles réciter ces
bénédictions ? En fait, étant donné que de maniére
générale, les gens dorment la nuit et sont réveillés
en journée, la femme a donc toute la journée, sans
limite dans le temps pour les réciter. Certes, certains
dorment en journée et se leévent le soir, mais il s’agit
d’exception dont on ne peut tenir compte. On ne
peut donc appeler cela une mitsva qui dépend du
temps de laquelle la femme serait dispensée. Le Chout
Yehavé Daat écrit de maniére similaire, a propos de la
bénédiction solaire que les femmes pourraient réciter,
unefoistousles 28 ans. Alors que celasemble dépendre
réellement du temps puisque c’est un phénomene qui
a lieu une fois tous les 28 ans. Seulement, il s’agit d’'un
phénomene naturel que le Soleil retrouve sa place une
fois tous les 28 ans. C'est pour la femme peut réciter

"



les bénédictions du matin et celle du soleil. Méme
celle de la lune elle pourrait, si ce n’est qu’il existe des
raisons kabbaliste pour ’'empécher de la réciter.

Ordre des bénédictions

Le Tour rapporte, au nom du Rav Amram, que si un
homme a récité la bénédiction de zokef kefoufim,
il ne peut plus faire celle de matir assourim. Le Tour
demande pourquoi. Alors que la Guemara (Berakhot
60b) demande de réciter les 2 bénédictions. Et Maran,
explique dans le Beit Yossef, simplement que le fait
de réciter en premier zokef kefoufim (détend ceux qui
sont courbés), on ne peut plus réciter celle de matir
assourim (libére les prisonniers) qui est incluse dans la
précédente. En effet, celle de matir assourim permet
de remercier Hachem de bouger du lit, et celle de zokef
kefoufim, c’est pour le fait de pouvoir se lever. Mais
cela était juste jusqu’a ce que soit édité le livre des
Gueonims, ou sont rapportés les mots du Rav Amram
qui demande, tout simplement, de ne jamais réciter la
bénédiction de matir assourim qui serait incluse dans
celle de Zokef kefoufim. Alors la question du Tout
est de retour puisque la Guemara dit clairement de
réciter les 2 bénédictions. On n’a donc pas le choix,
il semblerait que Rav Amram avait une autre version
de cette Guemara. En pratique, il faudra donc réciter

" fvec laidede D

Vendredi 19 Chevat, 6 fév., notre Maitre
et Rabbin le Rav Hananel Cohen Chelita
sera en déplacement a Paris ol il restera jusqu‘a Jeudi 25

Chevat (13 fév.)

Notre Maitre et Rabbin sera a Marseille le Vendredi 26 Chevat
(14 fév.) jusqu’a mardi inclus, Le 30 Chevat (17 fév.)

Pour des bénédictions, éloigner le mauvais eil, prendre

conseil, rachat de l'ame,

Composer le 0769845918
entre 18h00 et 21h00

——————

e e e e e

les 2 bénédictions, en commencant par celle de matir
assourim.

Inversion dans les bénédictions

Pour le reste, par exemple, pour la récitation de la
bénédiction de Chelo Assani Goy et de Chelo Assani
Aved. Certains vont dire que si on a commencé par
celle de Chelo Assani Aved, on ne peut plus faire la
précédente. Or ce n’est pas juste. En effet « Aved »,
c’est le remerciement de ne pas étre esclave, n’a
aucun lien avec celle de Goy, et le remerciement de ne
pas étre non juif. Donc si on peut inversé, ¢a ne pose
pas probléme. La seule inversion problématique est si
on commencé par zokef kefoufim puisque Maran dit
gue dans ce cas, on ne pourrait réciter celle de Matir
assourim. Baroukh Hachem leolam amen weamen.

Celui qui a béni nos ancétres, bénira tous les
spectateurs, auditeurs, et lecteurs par la suite. Tout
celui qui a entendu, vu ou lira par la suite les paroles
gue nous avons dites, qu’Hachem accomplisse ses
souhaits en bien, allongé ses jours et ses années
agréablement. Et que le mérite du saint Rabbi Ynoun
Houri a’h, le Gaon discret et Hassid, et saint, protege
vous, vos enfants, et vous petits-enfants, a jamais.
Amen

wal 17Ta NavYIYa 2% N

Publier, dédicacer, recevoir le feuillet, contactez-nous par :"G@

@ZE)R-' mall :bait.neheman@agmail.com



A

ML

<

Avec la permission de mes maitres et rabbins, du
recteur de la yéchiva, le Gaon et Juste Rabbi Tsemah
Mazouz, que D. le protege et lui préte vie, de longs jours
durant et dans une santé stable et une parfaite lumiére,
amen et ainsi soit-il, avec la permission de note maitre
et gaon, ami de mon ame, Rabbi Pinhas Hacohen,
grand rabbin de la ville de Nétivot, que D. le protege et
lui préte vie, amen et ainsi soit-il, mon grand frere, le
grand, gaon et juste Rabbi Berakhel Hacohen, que D. le
protege et lui préte vie, le juste fondement du monde
littéralement sans exagération, le plus humble de tous,
Ben Porat Yossef, qu'il mérite de grandir et magnifier
la Torah dans I'abondance jusqu'a la vieillesse, amen et
ainsi soit-il, de mon cher neveu le Gaon Rabbi Rahamim,
qgue D. le protege et lui préte vie, recteur de la yéchiva
Or'hot Haim, des institutions Hokhmat Rahamim, et de
I'ensemble des personnalités rabbiniques ici présentes,
de vous tous qui étes venus prendre part a la sainte
Hilloula.

Sainte et respectable assemblée, vous tous qui vous étes
rassemblés ici, vous vous rappelez qu'a ses débuts, la
Hilloula au mochav Berakhiya se tenait dans des tentes,
par la suite la tente du Rav fut construite, et, petit a
petit, elle s'est remplie. Puis nous avons ajouté une
autre tente, dehors, pour les femmes, et encore une
autre pour elles. Les gens veulent affluer mais la place
manque. Mais je vois que, grace a D. — que votre nombre
soit protégé de |'ceil — la multitude est au rendez-vous,
car elle est animée par la foi dans la Torah et les Justes,
dans la Torah et ceux qui I'étudient.

Comme c'est émouvant de voir cette sainte assemblée
qui a consacré de son temps pour prendre part a la
sainte Hilloula, pour s'abreuver de paroles de Torah et
rencontrer les rabbins et guéonim, que D. leur préte vie,
et d'avoir le mérite d'étre associés a la grande yéchiva.

Maitres et Rabbins, cette nuit, nous nous rassemblons
pour la Hilloula de trois justes. Le premier est le Rachach,
chef des mékoubalim, Rabénou Chalom Charabi, que le
souvenir du juste et saint soit source de bénédiction,
qui a vulgarisé I'étude de la Kabbale et a la lumiere de
qui nous avancons aujourd'hui dans sa compréhension.
Il avait également fait don de sa vie en I'honneur de
D. ; c'est aussi la Hilloula du sixieme Admor de Habad,
Rabbi Yossef Itshak, qui lui aussi fit don de sa vie pour
multiplier la propagation de la Torah au sein du peuple
d'Israél ; le troisieme est notre Maitre, l'illustre ancien,
Rabbi Rahamim Hai Houita Hacohen, que son mérite
nous protege, nous et tout le peuple d'Israél, amen.

Notre grand-pére a fait don de sa vie pour la sainte
Torah, pour I'étudier et I'enseigner, bien qu'il ne fat
pas en excellente santé ni particulierement robuste.

T R R TR T T e

Dédicacez le feuillet bour un proche. une reussite. un bon Zivoug. la Refoua chélema etc.

N71271 2W1N "INR 1"N111Y" 1w
R"V17W NI IRIIT 127 JIRAN NTWRD

L

3

Il était souffrant et se purifiait par les douleurs. Mais il
n'a jamais renoncé dans son étude et son enseignement
pour rapprocher le peuple, du plus grand au plus petit,
les ramenant tous a la Torah et a la crainte du Ciel. Je
ne vous parlerai pas de son génie. Vous en entendrez
parler bientét. Notre Maitre le Rav Ovadia, alors que
nous étions chez lui, avait dit un jour : «Rabbi Rahamim
Hai Houita, aucun autre ne s'est levé comme lui». Quelles
merveilleuses paroles de notre Maitre le Rav Ovadia, que
le souvenir duJuste soit bénédiction ! Je me rappelle notre
Maitre, le Recteur de la Yéchiva, puissé-je étre |'expiation
de sa sépulture, que son mérite nous protege, avait
précisé dans un discours : «Pour moi, le raisonnement
de Rabbi Houita ne vaut pas moins que celui du Hatam
Sopher. Je considére Rabbi Houita a la méme hauteur que
le Hatam Sopher, qui vivait il y a trois cents ans». Mais les
gens aiment les histoires de miracles, de délivrances. Je
suis sr que chacune des personnes qui se trouvent ici et
qui soutiennent la yéchiva, a certainement assisté a des
délivrances. C'est clair pour moi.

Je vais vous raconter une histoire. Il y a une semaine et
demie, mon ami, Rabbi Ovadia Hadouk, m'a téléphoné.
Il m'a dit : «Rav, j'ai une histoire extraordinaire qu'il
faut que je vous raconte. Je l'ai entendue directement
de la personne qui I'a vécue. Nous avons son numéro de
téléphone alayéchiva.llyavingtans, D.vousen préserve,
une dame de Netanya souffrait terriblement des oreilles.
Les médecins disaient qu'elle devait absolument subir
une opération. Or au beau milieu d'un réve cette dame
voit un homme sous les traits d'un rabbin respectable.
Il la bénit en levant ses mains au-dessus de sa téte. Elle
ignorait totalement qui pouvait étre ce rabbin. Quelques
jours plus tard, elle s'est rendue au mochav Berakhiya,
pour la Hilloula de mon saint grand-pere, notre Maitre
Rabbi Rahamim Hai Houita, paix a son ame. C'était une de
ses voisines qui l'avait invitée a la suivre jusqu'au mochav.
En entrant dans la tente, cette femme devint tres pale.
Son amie lui dit : "Qu'est-ce qu'il y a ? Qu'est-ce qui ne
va pas ?" Elle lui répondit : "C'est le rabbin que j'ai vu en
réve. Celui qui est sur la photo." Il lui avait dit de prendre
un peu de I'huile de sa veilleuse, de s'en enduire un peu
sur les oreilles. Deux semaines plus tard, alors qu'elle
était a I'nopital pour son opération, et qu'elle passait les
derniers contrdles médicaux de routine, les médecins lui
dirent : "Madame, vos oreilles sont en parfaite santé".»
C'est extraordinaire! Mais tous les jours on nous rapporte
de nouvelles histoires. Si nous tentions de toutes les
rapporter, nous n'en aurions jamais le temps.

Je voudrais vous faire part d'un élément qui me submerge
d'émotion. Chaque année, avant la Hilloula, j'avais
I'habitude de faire I'effort de me rendre auprés de notre
Maitre, le Recteur de la Yéchiva, mon Maitre et Rabbin,



LT v SR

luminaire du monde, notre Maitre Rabénou Meir Mazouz,
gue le souvenir du juste et saint soit bénédiction. Je me
rendais chez lui pour obtenir une bénédiction, pour que
tout se passe bien pendant la Hilloula, que les finances
soient copieusement alimentées par les dons, afin que
nous puissions étudier et enseigner plus sereinement.
C'est ce que je faisais chaque année, y compris I'année
dernier. Je lui avais dit : «Rav, voici une enveloppe avec de
I'argent. Que le Rav fasse ce qu'il veut et prie pour nous,
pour la réussite de la Hilloula.»

Ses petits-fils m'ont raconté — certains étudient dans nos
institutions, dans la yéchiva Le-Benyamin Amar — que le
jour ou ils étaient allés le voir pour étre interrogés sur le
passage hebdomadaire de la lecture de la Torah, il leur
avait distribué des billets de banque en leur demandant
de prier et d'étudier pour la réussite des Institutions
Hokhmat Rahamim, pour le Rav Hananel. Mais par
|'étendue de nos fautes, ce ravissement de notre vue
n'est plus. Hier soir, je m'apprétais selon mon habitude
a me rendre dans sa synagogue, avant de réaliser qu'il
n'y était plus. Je suis donc allé a la maison des vivants,
sur son tombeau, j'ai dit : «Notre Maitre, notre Rabbin,
de méme que de votre vivant vous priiez pour nous, je
vous demande de prier pour nous méme a présent. Vous
étes en-haut, continuez a prier et supplier pour nous.
Nous nous efforcons d'étre vos fidéles éléves, nous nous
efforcons de propager vos enseignements dans le monde
entier y compris aprés votre départ. Rav, nous n'avons pas
cessé. Nous continuons de toutes nos forces a propager
votre Torah. Priez pour nous. »

Je vais vous raconter une histoire que je n'avais jamais
encore racontée. Mais pour le souvenir du Rav, je vais
le faire. Il y a a peu preés trois ans, je ne me sentais pas
tres bien. J'étais tres faible. Je suis allé faire des examens
médicaux. Les médecins ont consulté les résultats et ont
été effarés. J'ai alors prié : «Maitre du Monde, tout ce
gue nous faisons en ce monde, c'est afin de multiplier Ia
dignité du Ciel, pas pour notre propre dignité. Maitre du
Monde, nous propageons Ta Torah...» J'ai prié puis je me
suis rendu chez notre Maitre, le Recteur de la Yéchiva,

Zatsal. Je lui ai présenté les formulaires des médecins, et
il les a examinés avec beaucoup d'humilité. Je ne peux
faire comme le Rav Moché Lévy, qui déchirait les rapports
médicaux, s'emportant : «Vous n'avez rien!»

Le Rav me dit : «Ecoute, je ne veux pas te tromper. Mais
mon coeur me suggere intuitivement que tu n'as rien. Il
ne faut pas t'inquiéter.» Le lendemain, il y a eu un cours
a la maison du Rav. Nous avons étudié un passage de la
Guemara Berakhot : celui qui voit en réve qu'on lui accorde
la grace, qui comporte deux fois la lettre 1 (Noun, N),
qu'il s'attende a des miracles (Nissim) et a des prodiges
(Niflaoth). Le Rav dit au passage : «Hananel aussi, il a deux
noun dans son nom.» Les éléves n'ont pas saisi pourquoi il
a dit ca. Comme je devais subir un dernier examen décisif,
je suis retourné chez les médecins. lls ne comprennent pas
jusqu'a présent ce qu'il s'est passé. lls ont dit : «Ce n'est
pas logique. Mais vous pourrez vivre vieux.» Il n'y avait
plus aucun probléme de cceur, de méme que le cceur avait
suggéré intuitivement au Rav que je n'avais rien. Vous étes
venus pour écouter des paroles de Torah, et je voudrais
a cette occasion que le Rav Sasson nous explique ce que
nous faisons ici ce soir, et je voudrais que nous acceptions
la Royauté du Ciel.

Ecoute Israél, Eternel notre Dieu, I'Eternel est Un
L'Eternel est D., I'Eternel est D. (2 fois)

L'Eternel Regne, I'Eternel Régna, I'Eternel Régnera a jamais
(2 fois)

De grace, Eternel, sauve, de grace
De grace, Eternel, fais réussir, de grace.

Puisse tout le peuple d'Israél obtenir la pleine réussite,
gue toutes les forces de sécurité et tous les étudiants de
la Torah, tous les membres des cercles d'étude et toute
cette sainte assemblée, qui s'est déplacée en I'honneur de
la Hilloula et y ont participé de toutes leurs forces ; que le
meérite de notre saint ancétre, et le mérite de notre Maitre
le Recteur de la Yéchiva, les protegent par mille boucliers,
amen et ainsi soit-il.

MR Q1YY Nay



