‘le feuillet de la Communaute

Sarcelles

‘Dvar ‘Terah

Notre Paracha traite des trois dernieres
Plaies qu’Hachem a infligées aux
Egyptiens. Aussi, le Baal Hatourim fait-
il remarquer que le nom de la Paracha:
N3 BO, a pour valeur numérique trois,
pour faire allusion aux trois dernieres
Plaie d’Egypte racontées dans notre
Sidra (a noter aussi que BO est la
troisieme Paracha du livre de Chémot).
A la fin de la Paracha précédente,
lorsqu’apres le déluge de gréle,
Pharaon reconnait qu’«Hachem est
Juste et Il a raison», Moché Rabbénou
crut que bien que le souverain d’Egypte

ne s'était pas soumis devant la
Grandeur divine, il avait baissé les
armes a cause des souffrances

infernales que les Plaies lui infligeaient.
Cependant, quand Moché vit que,
malgré les souffrances, Pharaon refusa
encore de libérer le Peuple Juif, il crut
que toutes ces menaces étaient vaines.
Aussi, D-ieu interpella Moché et lui
donna l'injonction suivante: «Rends-
toi chez Pharaon; car Moi-méme J’ai
appesanti son cceur et celui de ses
serviteurs, a dessein d’opérer tous ces
prodiges autour de lui. Et afin que tu
racontes a ton fils, a ton petit-fils, ce
que Jai fait aux Egyptiens et les
merveilles que J'ai opérées contre
eux». Le Sforno explique qu’Hachem
indiqua a Moché que bien que Pharaon
ne veuille les libérer, il fallait quand
méme lui envoyer d’autres Plaies pour
deux raisons: D’une part, afin que
certains  Egyptiens puissent faire
Téchouva et, d’autre part, afin que les
Juifs puissent raconter, de génération
en génération, les Bienfaits et la
Grandeur du Saint Béni soit-1l. De nos
jours, devant les «Plaies» qui s’abattent
parfois sur les Peuples, et les souffrances
de I'Exil qu’endurent régulierement le
Peuple Juif, nous devons savoir «lire»
les tristes événements de |’actualité et
en tirer les lecons. Ainsi, concernant
les malheurs qui touchent les Nations,

Bo

Rachi (sur Chémot 7, 3) rapporte le
commentaire suivant: «Telle est la
maniere d’agir du Saint béni soit-il: Il
ameéne des chatiments sur les Nations
afin qu’lsraél entende et craigne, ainsi
qu’il est écrit (Tsefania 3, 6-7): “J’ai
anéanti des Nations, leurs tours d’angle
sont en ruines... Jai dit: Aussi me
craindras-tu et en tireras-tu une lecon’»
car, enseigne la Guémara (Yébamot
63a): «Le monde n’est frappé par le
malheur qu’a cause (des péchés) du
Peuple Juif». Aussi, précise le Sforno:
«La lecon fondamentale d’éthique que
nous tirons de tout cela est que, face a
une affliction, nous devons avant tout
examiner nos actions passées pour
découvrir ot nous avons commis des
erreurs, et essayer de comprendre ce
que ces afflictions sont censées
déclencher dans notre mémoire afin
d’améliorer notre conduite a la fois
envers D-ieu et envers notre prochain.»
Concernant notre souffrance dans les
derniers jours de I’Exil, combien de
miracles entendons-nous et voyons-
nous durant méme ces événements
tragiques? Interrogeons-nous! Quand
un attentat a lieu en Afrique ou en Asie
ou ailleurs, les victimes s’élevent
automatiquement a plusieurs dizaines,
centaines voire milliers de morts!
Hachem nous prend en pitié et nous
inflige «seulement» de faibles pertes,
méme si évidemment chaque ame
juive est considérée comme I’humanité
toute entiere, et que chaque douleur
d’un simple Juif nous touche tous!
Aussi, chaque épreuve est-elle un
signal qu’Hachem nous envoie pour
nous repentir, et en méme temps pour
que nous saisissions Sa Miséricorde.
Puissions-nous renforcer notre crainte
et notre amour de D-ieu, afin de
mériter rapidement Son dévoilement
au Grand Jour de la Délivrance.
Collel

«Pourquoi et comment Hachem s'est-Il joué des Egyptiens?»

‘le Recit du Chabbat

Baba Salé monta en Israél en I'an 5724. Il raconta une fois a son petit-fils, Rabbi David Hai
Abouh’atséra, qu’avant de monter en Israél, il avait distribué tout ce qu’il possédait aux Juifs de
la ville jusqu’a ce qu'il se trouva sans un sou en poche lors de son voyage en Israél. Or, dans la
méme nuit, son pere Rabbi Massoud le visita et tenant dans sa main une montre en or lui dit: «<Ne
t'inquiete pas mon fils, car le Maitre du Monde pourvoira a tous tes besoins et tu ne manqueras

DS sty
8 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha 8§Sarah Bat Nouna 8 Yaacov Ben Lisa § Abraham Ben Malka Bénais  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili

‘Horaires de Chabbat

4

‘Hadlakat Nerot: 17h15 (4
Motsaé Chabbat: 18h27 =%

1) Le Zohar insiste beaucoup sur
I"importance du Cantique de la
mer (“Az Yachir Moché”), et la
nécessité de le lire apres les
“Péssouqé Dézimra”. Ce cantique
procure en effet beaucoup
d’élévation et de satisfaction a la
“Chékhina” (Présence divine), si
'on peut s’exprimer ainsi. Il
convient donc de le réciter avec
beaucoup de joie et sur un ton
mélodieux. En le lisant, on
s’imaginera se tenant a pieds secs
au milieu de la Mer des Joncs,
sain et sauf, alors que les
Egyptiens sont en train de se
noyer. Cela est également propice
au pardon de ses fautes.

2) La bénédiction de
“Yichtabba’h” est une priere
grandiose et redoutable. Elle
contient treize attributs de
louanges, en paralléle aux treize
Attributs de miséricorde. On les
récitera sur un ton posé et
mélodieux, comme lorsqu’on
loue le Roi, en les comptant sur
les doigts. On doit veiller a ne pas
étre amené a s’interrompre pour
répondre au Kaddiche ou a la
Kédoucha au milieu de ces treize
qualificatifs. S’il arrive que I’on
doive le faire, on reprendra
ensuite depuis “Ki Lékha Naé”,
afin de réciter d’un seul trait les
treize louanges, sans aucune
interruption.

3) On ne peut dire la bénédiction
de “Yichtabba’h” que si on a
récité  auparavant  “Baroukh
Chéamar” et au minimum une

partie des “Péssouqé Dézimra”.
(D’apreés le Kitsour Choul’han Aroukh
du Rav Ich Maslia’h)

8 Fortune Messaouda Bat Aicha 8 Juliette Léa bat Sassia Shachouna & Léonie Dabia Bat Julie Débora




de rien». Le lendemain, un homme se rendit dans la demeure de Baba Salé et tout
retourné, il raconta au Tsaddik que sa fille avait disparu depuis quelques temps déja
et nul ne savait ou elle se trouvait. Il consola ’homme en disant: «Aujourd’hui, elle
rentrera chez toi.» En effet, quelques heures plus tard, la jeune fille regagna le foyer
paternel apres s’étre disputé avec son ami. Le pere, un homme trés riche, se hata de se
rendre chez le Tsaddik le remerciant chaudement pour la bénédiction qui avait porté
ses fruits. Il remit au Tsaddik une tres grosse somme d’argent pour le «rachat de sa
fille» ce qui permis a Baba Salé et a toute sa famille de subvenir a leurs besoins durant
la premiére période qui suivit leur installation en Israél. Aprés une courte période
passée a Jérusalem dans le quartier de Baka, il décida de s’installer a Yavné pres de
la demeure de son gendre, le Tsaddik Rabbi Abraham Abouh’atséra qui était alors
préposé a la direction du village en qualité de Rav. Mais la décision pencha vers
une autre direction et Yavné perdit le mérite de se voir gratifier de la présence d'un
si grand personnage. Voici les faits qui furent a I'origine de cette décision. Un des
Talmidé ‘Hakhamim de la ville rendit visite a Baba Salé. Au cours de la conversation,
I’érudit laissa échapper que la grande controverse qui opposait le Gaon de Vilna et le
Baal Chem Tov était que le premier dans son génie extraordinaire avait su pénétrer
tous les domaines de la Thora a la différence du second donc la vision était différente.
Lorsque Baba Salé entendit ces paroles, il en fut profondément touché et s’adressant
directement a la personne concernée il dit: «Qui es-tu pour parler de la sorte a ce sujet?
. Sais-tu qui est le Baal Chem Tov?... Leve-toi et sors de la. Je ne veux plus te revoir
ici...» Le Talmid ‘Hakham sortit puis Baba Salé se tournant vers son petit-fils et lui dit
d’un ton mi-étonné: «Comment peux-tu m’amener ici un homme qui ose parler contre
le saint Baal Chem Tov?... Tu verras que s’il ne ferme pas son Collel, je ne m’appelle
plus Baba Salé...» Et comme pour mieux faire pénétrer ses paroles dans le cceur des
membres de sa famille qui se trouvaient présents a ce moment-13, il ajouta: «Dans un
endroit ot I'on parle ainsi du tres saint Baal Chem Tov, il est interdit d’y demeurer!».
Baba Salé ne s’attarda pas une minute de plus dans ce lieu, plia ses affaires et le méme
jour il quitta Yavné pour ne plus jamais y retourner. Il semble superflu de noter que le
lendemain, I’"homme dat fermer son Collel. En effet, le ministere du culte lui fit part
que son institution n’entrait plus dans les critéres requis et qu’il se trouvait a présent
dans le regret de ne plus pouvoir subventionner son Collel. Et lorsque le Rabbi de
Loubavitch prit connaissance de ces faits, il en fut trés touché et dit au “Hassid qu'’il

I’avait informé: «... Tu connais de telles histoires et tu les gardes pour toi...?»
LaHiloula de Baba Salé tombe le 4 Chevat.

Il est écrit au début de notre Paracha: «l’Eternel dit & Moché: “Rends-toi chez Pharaon; car
Moi-méme J’ai appesanti son coeur et celui de ses serviteurs, afin que J opére Mes prodiges
en son sein. Et afin que tu racontes a ton fils, a ton petit-fils, ce que Jai fait 'no3ymm (It’alalti)
aux Egyptiens et les merveilles que J'ai opérées contre eux; vous reconnaitrez ainsi que Je
suis I'Eternel”» (Chémot 10, 1-2). Rachi prefere expliquer le terme *n%pyni (It‘alalti) comme
signifiant snpnl (Si‘haketi) — «Je me suis joué [des Egyptlens] ». Pour cela, Rachi rapporte
comme arguments deux versets: a) «Balaam répondit a I"dnesse: “Parce que tu te joues
nbenn (Italalte) de moil Si je tenais une épée, certes, je te tuerais sur I’heure!”» (Bamidbar
22, 29). b) «[a propos de Philistins qui détenaient I’Arche Sainte] Et pourquoi endurcir votre
coeur comme l'ont fait les Egyptiens et Pharaon? Assurément, quand Il s’est joué oymm
(It'alel) d’eux, ils ont di renvoyer ce peuple et il est parti!» (I Samuel 6, 6). D-ieu a agi envers
Pharaon conformément au principe de «<mesure pour mesure» («Mida Kénégued Mida»).
En effet, il est dit a propos de I'attitude du monarque égyptien: «... Seulement que Pharaon
cesse de se jouer onn (Hatel) de nous, en ne laissant pas le Peup/e partir pour sacrifier a
I'Eternel» (Chémot 8, 25). Cependant, nous pouvons apporter d’autres raisons expliquant
en quoi consistait le «jeu» auquel se préta Hachem a legard des Egyptiens: 1) Il est dit:
«l’Eternel dit & Moché: “Rends-toi chez Pharaon; car Moi-méme J'ai appesanti son coeur et
celui de ses serviteur...» Il y a ici une contradiction. En effet, Rachi commente: «Rends-toi
chez Pharaon: Et mets-le en garde.» En méme temps, D-ieu endurcit son cceur pour
I’empécher d’accepter de laisser sortir les Béné Israél, et «afin d’opérer Ses prodiges en son
sein.» C'est donc en ce sens, que D-ieu s’est joué de Pharaon [voir Ramban]. 2) Au cours
de Dix Plaies (et particulierement les cinq dernieres), D-ieu a endurci le cceur de Pharaon,
puis Ia ensuite ramolli pour qu'il puisse regretter son entétement, reconnaitre son tort et
glorifier Hachem, comme il le fit, a propos de la «Gréle»: «...J’ai péché, cette fois-ci:
I'Eternel est Juste et c’est moi et mon peuple qui sommes Coupables» (Chémot 9, 27). Cette
alternance — endurcissement / ramollissement, est la maniere dont Hachem se joua de
Pharaon et de ses serviteurs [Alchikh]. 3) Chaque fois que D-ieu frappa les Egypnens Il leur
laissa penser qu’ll faisait preuve d’une touche de miséricorde envers eux. Aussi, les Egyptiens
ne craignirent-ils pas suffisamment le chatiment et méme endurcirent leur cceur. Or, cette
fausse apparence était au contraire I'expression de Sa Rigueur, «afin qu’ll opére Ses prodiges
au sein des Egyptiens.» En effet, les «Bétes Sauvages» ne détruisirent pas entierement le
troupeau, afin que la «Peste» s’abatte sur le bétail restant. L'avertissement de la Plaie, permit
de réserver les chevaux allant servir a poursuivre les Béné Israél dans la Mer et ainsi engloutir
les Egyptlens dans les eaux. De méme, la «Peste» laissa un part de destruction a la «Gréle».
Celle-ci ne détruisit pas totalement les récoltes, pour permettre aux «Sauterelles» d’achever
I'anéantissement des ressources agricoles. C'est donc de cette maniére quelque peu
trompeuse qu’Hachem se joua des Egyptiens [Alchikh]. Ce qu'il s’est produit lors de la
premiére Délivrance, se réalisera lors de la Derniére. Aussi, est-il écrit a propos de la Guerre
de Gog ouMagog (point de départ de la Cuéoula finale): «Pourquoi se déménent les
peuples, et les Nations agitent-elles de vains projets? Les rois de la terre se soulévent, les
princes se liguent ensemble contre I’Eternel et son oint. “Brisons [disent-ils] leurs liens.
Rejetons loin de nous leurs chaines!” Celui qui réside dans les cieux en rit pra» (Is’hak), le
Seigneur se raille d’eux» (Téhilim 2, 1-4) [voir Ramban)].

Ja perle du Chabbath

Hachem demande a Moché d’ordonner aux Béné Israél de
prendre, le dix du mois de Nissan, un agneau ou un
chevreau, et de I'égorger le quatorze de mois (le Sacrifice
de Pessa’h), puis de répandre son sang sur les poteaux et le
linteau de la porte de chaque foyer juif afin qu’ll «saute par-
dessus» ces maisons lorsqu’ll ira tuer les premiers-nés
égyptiens. Le sang du Sacrifice de Pessa’h fut mélangé a
celui de la Brit Milah qu’ils accomplirent au moment de la
Sortie d’Egypte (apres s’étre abstenus durant la longue
période d’esclavage); c’est précisément ce mélange qui fut
répandu sur les poteaux et linteau de leur maison afin
qu’Hachem les épargne de la destruction [voir Targoun
Yonathan Ben Ouziel sur Chémot 12, 13]. Ainsi, c’est par le
mérite de ces «deux Sangs» qu’Hachem délivra les Béné
Israél d’Egypte, et c’est également par leur mérite qu’ll nous
délivrera a la fin du «quatrieme Empire» (Edom). C'est la
raison pour laquelle il est mentionné deux fois I’expression
«vis dans tes sangs» [dans le verset du Ezéchiel]: «/e passai
aupres de toi, Je te vis t’agiter dans tes sangs, et Je te dis:
“Vis dans tes sangs” (la Délivrance d’Egypte) et Je te dis:
“Vis dans tes sangs” (la Délivrance finale)» (Ezéchiel 16, 6)
[Pirké DéRabbi Eliezer 29]. Nous trouvons également une
allusion aux «deux Sangs» dans le verset 13 proprement
dit: «Le sang sera pour vous 83% (Lakhem) [le mot 85% a la
méme valeur numérique (90) que le mot s «HaMilah»
- Baal Hatourim] comme signe (allusion au signe de la
Milah) sur les maisons ou vous habitez: Je reconnaitrai ce
sang et Je vous épargnerai *nnegy - OuPassa’hti (allusion au
Korbane Pessa’h) et le fléau n’aura pas prise sur vous
lorsque Je sévirai sur le pays d’Egypte» (verset 13)
[HaRadal]. Dans ce contexte, Rachi (au verset 6) rapporte
le commentaire suivant (au nom de la Mékhilta): «Rabbi
Mathia Ben ‘Harach a enseigné: Il est écrit: ‘Et Je passai
pres de toi, et Je te vis, et voici, ton age était I’ige des
amours’ (Ezéchiel 16, 8). Le moment est venu pour le
serment que j’ai prété a Abraham de sauver ses enfants. Or,
ils n’avaient aucun Commandement a accomplir pour
mériter d’étre délivrés, comme il est écrit: ‘Tu étais nue et
découverte’ (verset 7). Aussi Hachem leur a-t-1l donné deux
Mitsvot: le sang de Pessa’h et celui de la Milah, lequel a été
versé cette nuit-la, comme il est écrit: ‘Je te vis t’agiter dans
tes sangs’ (verset 6), littéralement: ‘dans tes deux Sangs’»
Pourquoi Hachem donna-t-Il spécialement ces deux
Mitsvot au Peuple Juif pour mériter la Délivrance?
Remarquons tout d’abord que ces deux Commandements
sont étroitement liés. En effet, seul le circoncis est autorisé
a offrir le Korbane Pessa’h, comme il est dit: «Si un étranger,
habite avec toi et veut célébrer Pessa’h pour Hachem, que
tout male qui lui appartient soit circoncis, il sera alors
admis a la célébrer et deviendra I’égal de I'indigéne; mais
nul incirconcis n’en mangera» (verset 48). Par ailleurs, ce
sont les deux seuls Commandements parmi les «deux-cent
quarante-huit  Mitsvot positives»  pour lesquels la
désobéissance encourt la peine de «Karet — retranchement»,
comme il est dit [a propos de la Milah]: «Et le male
incirconcis, qui n’aura pas retranché la chair de son
excroissance, sera retranché Ilui-méme du sein de son
peuple pour avoir enfreint mon alliance», et comme il est
dit [a propos du Korbane Pessa’h]: «Pour I’homme qui,
étant pur et n’ayant pas été en voyage, se serait néanmoins
abstenu de faire Pessa’h, cette personne sera retranchée de
son peuple...» (Bamidbar 9, 13). Si I'infraction de ces deux
Mitsvot conduit au «Karet» (au retranchement de I’ame de
sa source divine et donc a une mort spirituelle),
Iaccomplissement de celles-ci procure lessentiel de la
«vitalité spirituelle» portée par les Mitsvot, a laquelle fait
allusion la parole du Prophete: «Vis dans tes sangs» [Sfat
Emet]. Aussi, ces «deux Sangs» de «vitalité» étaient-ils
indispensables pour la Délivrance d’Egypte (la naissance
du Peuple Juif) et le seront-ils pour la Délivrance finale (la
renaissance et résurrection du Peuple Juif). Enfin,
I’accomplissement de ces deux Mitsvot transcende, a
I'instar de la Emouna, I"’entendement humain (la Milah sur
un enfant de huit jours et le danger occasionné par le
sacrifice du dieu des Egyptiens), car c’est par le mérite d’un
tel comportement qu’Hachem envoie la Délivrance
[Likouté Si’hot].



