
Notre Paracha traite des trois dernières 
Plaies qu’Hachem a infligées aux 
Egyptiens. Aussi, le Baal Hatourim fait-
il remarquer que le nom de la Paracha: 
 ,BO, a pour valeur numérique trois בא
pour faire allusion aux trois dernières 
Plaie d’Egypte racontées dans notre 
Sidra (à noter aussi que BO est la 
troisième Paracha du livre de Chémot). 
A la fin de la Paracha précédente, 
lorsqu’après le déluge de grêle, 
Pharaon reconnaît qu’«Hachem est 
Juste et Il a raison», Moché Rabbénou 
crut que bien que le souverain d’Egypte 
ne s’était pas soumis devant la 
Grandeur divine, il avait baissé les 
armes à cause des souffrances 
infernales que les Plaies lui infligeaient. 
Cependant, quand Moché vit que, 
malgré les souffrances, Pharaon refusa 
encore de libérer le Peuple Juif, il crut 
que toutes ces menaces étaient vaines. 
Aussi, D-ieu interpella Moché et lui 
donna l’injonction suivante: «Rends-
toi chez Pharaon; car Moi-même J’ai 
appesanti son cœur et celui de ses 
serviteurs, à dessein d’opérer tous ces 
prodiges autour de lui. Et afin que tu 
racontes à ton fils, à ton petit-fils, ce 
que J’ai fait aux Égyptiens et les 
merveilles que J’ai opérées contre 
eux». Le Sforno explique qu’Hachem 
indiqua à Moché que bien que Pharaon 
ne veuille les libérer, il fallait quand 
même lui envoyer d’autres Plaies pour 
deux raisons: D’une part, afin que 
certains Egyptiens puissent faire 
Téchouva et, d’autre part, afin que les 
Juifs puissent raconter, de génération 
en génération, les Bienfaits et la 
Grandeur du Saint Béni soit-Il. De nos 
jours, devant les «Plaies» qui s’abattent 
parfois sur les Peuples, et les souffrances 
de l’Exil qu’endurent régulièrement le 
Peuple Juif, nous devons savoir «lire» 
les tristes événements de l’actualité et 
en tirer les leçons. Ainsi, concernant 
les malheurs qui touchent les Nations, 

Rachi (sur Chémot 7, 3) rapporte le 
commentaire suivant: «Telle est la 
manière d’agir du Saint béni soit-il: Il 
amène des châtiments sur les Nations 
afin qu’Israël entende et craigne, ainsi 
qu’il est écrit (Tsefania 3, 6-7): ‘J’ai 
anéanti des Nations, leurs tours d’angle 
sont en ruines… J’ai dit: Aussi me 
craindras-tu et en tireras-tu une leçon’» 
car, enseigne la Guémara (Yébamot 
63a): «Le monde n’est frappé par le 
malheur qu’à cause (des péchés) du 
Peuple Juif». Aussi, précise le Sforno: 
«La leçon fondamentale d’éthique que 
nous tirons de tout cela est que, face à 
une affliction, nous devons avant tout 
examiner nos actions passées pour 
découvrir où nous avons commis des 
erreurs, et essayer de comprendre ce 
que ces afflictions sont censées 
déclencher dans notre mémoire afin 
d’améliorer notre conduite à la fois 
envers D-ieu et envers notre prochain.» 
Concernant notre souffrance dans les 
derniers jours de l’Exil, combien de 
miracles entendons-nous et voyons-
nous durant même ces événements 
tragiques? Interrogeons-nous! Quand 
un attentat a lieu en Afrique ou en Asie 
ou ailleurs, les victimes s’élèvent 
automatiquement à plusieurs dizaines, 
centaines voire milliers de morts! 
Hachem nous prend en pitié et nous 
inflige «seulement» de faibles pertes, 
même si évidemment chaque âme 
juive est considérée comme l’humanité 
toute entière, et que chaque douleur 
d’un simple Juif nous touche tous! 
Aussi, chaque épreuve est-elle un 
signal qu’Hachem nous envoie pour 
nous repentir, et en même temps pour 
que nous saisissions Sa Miséricorde. 
Puissions-nous renforcer notre crainte 
et notre amour de D-ieu, afin de 
mériter rapidement Son dévoilement 
au Grand Jour de la Délivrance.

Collel

Le feuillet de la Communauté 
Sarcelles

Bo
6 Chévat 5786

24 Janvier 
2026
343

Horaires de Chabbat

Hadlakat Nérot:  17h15
Motsaé Chabbat: 18h27

Dvar Torah Bo

1) Le Zohar insiste beaucoup sur 
l’importance du Cantique de la 
mer (“Az Yachir Moché”), et la 
nécessité de le lire après les 
“Péssouqé Dézimra”. Ce cantique 
procure en effet beaucoup 
d’élévation et de satisfaction à la 
“Chékhina” (Présence divine), si 
l’on peut s’exprimer ainsi. Il 
convient donc de le réciter avec 
beaucoup de joie et sur un ton 
mélodieux. En le lisant, on 
s’imaginera se tenant à pieds secs 
au milieu de la Mer des Joncs, 
sain et sauf, alors que les 
Egyptiens sont en train de se 
noyer. Cela est également propice 
au pardon de ses fautes.
2) La bénédiction de 
“Yichtabba’h” est une prière 
grandiose et redoutable. Elle 
contient treize attributs de 
louanges, en parallèle aux treize 
Attributs de miséricorde. On les 
récitera sur un ton posé et 
mélodieux, comme lorsqu’on 
loue le Roi, en les comptant sur 
les doigts. On doit veiller à ne pas 
être amené à s’interrompre pour 
répondre au Kaddiche ou à la 
Kédoucha au milieu de ces treize 
qualificatifs. S’il arrive que l’on 
doive le faire, on reprendra 
ensuite depuis “Ki Lékha Naé”, 
afin de réciter d’un seul trait les 
treize louanges, sans aucune 
interruption.
3) On ne peut dire la bénédiction 
de “Yichtabba’h” que si on a 
récité auparavant “Baroukh 
Chéamar” et au minimum une 
partie des “Péssouqé Dézimra”.
(D’après le Kitsour Choul’han Aroukh 

du Rav Ich Maslia’h)

 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha  Josiane Esther Soria Bat Sim’ha Sarah Bat Nouna Sarah Bat Nouna  Yaacov Ben Lisa  Yaacov Ben Lisa  Abraham Ben Malka Bénaïs  Abraham Ben Malka Bénaïs  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
 Fortune Messaouda Bat Aïcha  Fortune Messaouda Bat Aïcha  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Léonie Dabia Bat Julie Débora Léonie Dabia Bat Julie Débora

לעילוי נשמת

«Pourquoi et comment Hachem s’est-Il joué des Egyptiens?»

Le Récit du Chabbat
Baba Salé monta en Israël en l’an 5724. Il raconta une fois à son petit-fils, Rabbi David Haï 
Abouh’atséra, qu’avant de monter en Israël, il avait distribué tout ce qu’il possédait aux Juifs de 
la ville jusqu’à ce qu’il se trouva sans un sou en poche lors de son voyage en Israël. Or, dans la 
même nuit, son père Rabbi Massoud le visita et tenant dans sa main une montre en or lui dit: «Ne 
t’inquiète pas mon fils, car le Maître du Monde pourvoira à tous tes besoins et tu ne manqueras 



Il est écrit au début de notre Paracha: «L’Éternel dit à Moché: “Rends-toi chez Pharaon; car 
Moi-même J’ai appesanti son cœur et celui de ses serviteurs, afin que J’opère Mes prodiges 
en son sein. Et afin que tu racontes à ton fils, à ton petit-fils, ce que J’ai fait י לְְתִּ�ִ  (It’alalti) הִִתְְעַַלַּ�ַ
aux Égyptiens et les merveilles que J’ai opérées contre eux; vous reconnaîtrez ainsi que Je 
suis l’Éternel”» (Chémot 10, 1-2). Rachi préfère expliquer le terme י לְְתִּ�ִ  comme (It’alalti) הִִתְְעַַלַּ�ַ
signifiant י חַַקְְתִּ�ִ  Je me suis joué [des Égyptiens]». Pour cela, Rachi rapporte» – (Si’haketi) שִׂ�ִ
comme arguments deux versets: a) «Balaam répondit à l’ânesse: “Parce que tu te joues 
ְ לְְתְּ�  de moi! Si je tenais une épée, certes, je te tuerais sur l’heure!”» (Bamidbar (It’alalte) הִִתְְעַַלַּ�ַ

22, 29). b) «[à propos de Philistins qui détenaient l’Arche Sainte] Et pourquoi endurcir votre 
cœur comme l’ont fait les Egyptiens et Pharaon? Assurément, quand Il s’est joué ל  הִִתְְעַַלֵּ�ֵ
(It’alel) d’eux, ils ont dû renvoyer ce peuple et il est parti!» (I Samuel 6, 6). D-ieu a agi envers 
Pharaon conformément au principe de «mesure pour mesure» («Mida Kénégued Mida»). 
En effet, il est dit à propos de l’attitude du monarque égyptien: «… Seulement que Pharaon 
cesse de se jouer הָָתֵֵל (Hatel) de nous, en ne laissant pas le Peuple partir pour sacrifier à 
l’Éternel» (Chémot 8, 25). Cependant, nous pouvons apporter d’autres raisons expliquant 
en quoi consistait le «jeu» auquel se prêta Hachem à l’égard des Égyptiens: 1) Il est dit: 
«L’Éternel dit à Moché: “Rends-toi chez Pharaon; car Moi-même J’ai appesanti son cœur et 
celui de ses serviteur…» Il y a ici une contradiction. En effet, Rachi commente: «Rends-toi 
chez Pharaon: Et mets-le en garde.» En même temps, D-ieu endurcit son cœur pour 
l’empêcher d’accepter de laisser sortir les Béné Israël, et «afin d’opérer Ses prodiges en son 
sein.» C’est donc en ce sens, que D-ieu s’est joué de Pharaon [voir Ramban]. 2) Au cours 
de Dix Plaies (et particulièrement les cinq dernières), D-ieu a endurci le cœur de Pharaon, 
puis l’a ensuite ramolli pour qu’il puisse regretter son entêtement, reconnaître son tort et 
glorifier Hachem, comme il le fit, à propos de la «Grêle»: «…J’ai péché, cette fois-ci: 
l’Éternel est Juste et c’est moi et mon peuple qui sommes coupables» (Chémot 9, 27). Cette 
alternance – endurcissement / ramollissement, est la manière dont Hachem se joua de 
Pharaon et de ses serviteurs [Alchikh]. 3) Chaque fois que D-ieu frappa les Égyptiens, Il leur 
laissa penser qu’Il faisait preuve d’une touche de miséricorde envers eux. Aussi, les Égyptiens 
ne craignirent-ils pas suffisamment le châtiment et même endurcirent leur cœur. Or, cette 
fausse apparence était au contraire l’expression de Sa Rigueur, «afin qu’Il opère Ses prodiges 
au sein des Égyptiens.» En effet, les «Bêtes Sauvages» ne détruisirent pas entièrement le 
troupeau, afin que la «Peste» s’abatte sur le bétail restant. L’avertissement de la Plaie, permit 
de réserver les chevaux allant servir à poursuivre les Béné Israël dans la Mer et ainsi engloutir 
les Égyptiens dans les eaux. De même, la «Peste» laissa un part de destruction à la «Grêle». 
Celle-ci ne détruisit pas totalement les récoltes, pour permettre aux «Sauterelles» d’achever 
l’anéantissement des ressources agricoles. C’est donc de cette manière quelque peu 
trompeuse qu’Hachem se joua des Égyptiens [Alchikh]. Ce qu’il s’est produit lors de la 
première Délivrance, se réalisera lors de la Dernière. Aussi, est-il écrit à propos de la Guerre 
de Gog ouMagog (point de départ de la Guéoula finale): «Pourquoi se démènent les 
peuples, et les Nations agitent-elles de vains projets? Les rois de la terre se soulèvent, les 
princes se liguent ensemble contre l’Eternel et son oint. “Brisons [disent-ils] leurs liens. 
Rejetons loin de nous leurs chaînes!” Celui qui réside dans les cieux en rit חָָק  le ,(Is’hak) יִִשְׂ�ְ
Seigneur se raille d’eux» (Téhilim 2, 1-4) [voir Ramban].

de rien». Le lendemain, un homme se rendit dans la demeure de Baba Salé et tout 
retourné, il raconta au Tsaddik que sa fille avait disparu depuis quelques temps déjà 
et nul ne savait où elle se trouvait. Il consola l’homme en disant: «Aujourd’hui, elle 
rentrera chez toi.» En effet, quelques heures plus tard, la jeune fille regagna le foyer 
paternel après s’être disputé avec son ami. Le père, un homme très riche, se hâta de se 
rendre chez le Tsaddik le remerciant chaudement pour la bénédiction qui avait porté 
ses fruits. Il remit au Tsaddik une très grosse somme d’argent pour le «rachat de sa 
fille» ce qui permis à Baba Salé et à toute sa famille de subvenir à leurs besoins durant 
la première période qui suivit leur installation en Israël. Après une courte période 
passée à Jérusalem dans le quartier de Baka, il décida de s’installer à Yavné près de 
la demeure de son gendre, le Tsaddik Rabbi Abraham Abouh’atséra qui était alors 
préposé à la direction du village en qualité de Rav. Mais la décision pencha vers 
une autre direction et Yavné perdit le mérite de se voir gratifier de la présence d’un 
si grand personnage. Voici les faits qui furent à l’origine de cette décision. Un des 
Talmidé ‘Hakhamim de la ville rendit visite à Baba Salé. Au cours de la conversation, 
l’érudit laissa échapper que la grande controverse qui opposait le Gaon de Vilna et le 
Baal Chem Tov était que le premier dans son génie extraordinaire avait su pénétrer 
tous les domaines de la Thora à la différence du second donc la vision était différente. 
Lorsque Baba Salé entendit ces paroles, il en fut profondément touché et s’adressant 
directement à la personne concernée il dit: «Qui es-tu pour parler de la sorte à ce sujet? 
... Sais-tu qui est le Baal Chem Tov?... Lève-toi et sors de là. Je ne veux plus te revoir 
ici...» Le Talmid ‘Hakham sortit puis Baba Salé se tournant vers son petit-fils et lui dit 
d’un ton mi-étonné: «Comment peux-tu m’amener ici un homme qui ose parler contre 
le saint Baal Chem Tov?... Tu verras que s’il ne ferme pas son Collel, je ne m’appelle 
plus Baba Salé...» Et comme pour mieux faire pénétrer ses paroles dans le cœur des 
membres de sa famille qui se trouvaient présents à ce moment-là, il ajouta: «Dans un 
endroit où l’on parle ainsi du très saint Baal Chem Tov, il est interdit d’y demeurer!». 
Baba Salé ne s’attarda pas une minute de plus dans ce lieu, plia ses affaires et le même 
jour il quitta Yavné pour ne plus jamais y retourner. Il semble superflu de noter que le 
lendemain, l’homme dût fermer son Collel. En effet, le ministère du culte lui fit part 
que son institution n’entrait plus dans les critères requis et qu’il se trouvait à présent 
dans le regret de ne plus pouvoir subventionner son Collel. Et lorsque le Rabbi de 
Loubavitch prit connaissance de ces faits, il en fut très touché et dit au ‘Hassid qu’il 
l’avait informé: «… Tu connais de telles histoires et tu les gardes pour toi…?»

LaHiloula de Baba Salé tombe le 4 Chevat.

Hachem demande à Moché d’ordonner aux Béné Israël de 
prendre, le dix du mois de Nissan, un agneau ou un 
chevreau, et de l’égorger le quatorze de mois (le Sacrifice 
de Pessa’h), puis de répandre son sang sur les poteaux et le 
linteau de la porte de chaque foyer juif afin qu’Il «saute par-
dessus» ces maisons lorsqu’Il ira tuer les premiers-nés 
égyptiens. Le sang du Sacrifice de Pessa’h fut mélangé à 
celui de la Brit Milah qu’ils accomplirent au moment de la 
Sortie d’Egypte (après s’être abstenus durant la longue 
période d’esclavage); c’est précisément ce mélange qui fut 
répandu sur les poteaux et linteau de leur maison afin 
qu’Hachem les épargne de la destruction [voir Targoun 
Yonathan Ben Ouziel sur Chémot 12, 13]. Ainsi, c’est par le 
mérite de ces «deux Sangs» qu’Hachem délivra les Béné 
Israël d’Egypte, et c’est également par leur mérite qu’Il nous 
délivrera à la fin du «quatrième Empire» (Edom). C’est la 
raison pour laquelle il est mentionné deux fois l’expression 
«vis dans tes sangs» [dans le verset du Ezéchiel]: «Je passai 
auprès de toi, Je te vis t’agiter dans tes sangs, et Je te dis: 
“Vis dans tes sangs” (la Délivrance d’Egypte) et Je te dis: 
“Vis dans tes sangs” (la Délivrance finale)» (Ezéchiel 16, 6) 
[Pirké DéRabbi Elièzer 29]. Nous trouvons également une 
allusion aux «deux Sangs» dans le verset 13 proprement 
dit: «Le sang sera pour vous לָָכֶֶם (Lakhem) [le mot לָָכֶֶם a la 
même valeur numérique (90) que le mot המיהל «HaMilah» 
- Baal Hatourim] comme signe (allusion au signe de la 
Milah) sur les maisons où vous habitez: Je reconnaîtrai ce 
sang et Je vous épargnerai י  OuPassa’hti (allusion au - וּּפָָסַַחְְתִּ�ִ
Korbane Pessa’h) et le fléau n’aura pas prise sur vous 
lorsque Je sévirai sur le pays d’Egypte» (verset 13) 
[HaRadal]. Dans ce contexte, Rachi (au verset 6) rapporte 
le commentaire suivant (au nom de la Mékhilta): «Rabbi 
Mathia Ben ‘Harach a enseigné: Il est écrit: ‘Et Je passai 
près de toi, et Je te vis, et voici, ton âge était l’âge des 
amours’ (Ezéchiel 16, 8). Le moment est venu pour le 
serment que j’ai prêté à Abraham de sauver ses enfants. Or, 
ils n’avaient aucun Commandement à accomplir pour 
mériter d’être délivrés, comme il est écrit: ‘Tu étais nue et 
découverte’ (verset 7). Aussi Hachem leur a-t-Il donné deux 
Mitsvot: le sang de Pessa‘h et celui de la Milah, lequel a été 
versé cette nuit-là, comme il est écrit: ‘Je te vis t’agiter dans 
tes sangs’ (verset 6), littéralement: ‘dans tes deux Sangs’» 
Pourquoi Hachem donna-t-Il spécialement ces deux 
Mitsvot au Peuple Juif pour mériter la Délivrance? 
Remarquons tout d’abord que ces deux Commandements 
sont étroitement liés. En effet, seul le circoncis est autorisé 
à offrir le Korbane Pessa’h¸ comme il est dit: «Si un étranger, 
habite avec toi et veut célébrer Pessa’h pour Hachem, que 
tout mâle qui lui appartient soit circoncis, il sera alors 
admis à la célébrer et deviendra l’égal de l’indigène; mais 
nul incirconcis n’en mangera» (verset 48). Par ailleurs, ce 
sont les deux seuls Commandements parmi les «deux-cent 
quarante-huit Mitsvot positives» pour lesquels la 
désobéissance encourt la peine de «Karet – retranchement», 
comme il est dit [à propos de la Milah]: «Et le mâle 
incirconcis, qui n’aura pas retranché la chair de son 
excroissance, sera retranché lui-même du sein de son 
peuple pour avoir enfreint mon alliance», et comme il est 
dit [à propos du Korbane Pessa’h]: «Pour l’homme qui, 
étant pur et n’ayant pas été en voyage, se serait néanmoins 
abstenu de faire Pessa’h, cette personne sera retranchée de 
son peuple…» (Bamidbar 9, 13). Si l’infraction de ces deux 
Mitsvot conduit au «Karet» (au retranchement de l’âme de 
sa source divine et donc à une mort spirituelle), 
l’accomplissement de celles-ci procure l’essentiel de la 
«vitalité spirituelle» portée par les Mitsvot, à laquelle fait 
allusion la parole du Prophète: «Vis dans tes sangs» [Sfat 
Emet]. Aussi, ces «deux Sangs» de «vitalité» étaient-ils 
indispensables pour la Délivrance d’Egypte (la naissance 
du Peuple Juif) et le seront-ils pour la Délivrance finale (la 
renaissance et résurrection du Peuple Juif).  Enfin, 
l’accomplissement de ces deux Mitsvot transcende, à 
l’instar de la Emouna, l’entendement humain (la Milah sur 
un enfant de huit jours et le danger occasionné par le 
sacrifice du dieu des Egyptiens), car c’est par le mérite d’un 
tel comportement qu’Hachem envoie la Délivrance 
[Likouté Si’hot].

Réponses

La perle du Chabbath


