‘le feuillet de la Communaute

Sarcelles

‘Dvar ‘Terah

Il est écrit au début de notre Paracha:
«lls Me feront un Sanctuaire et Je
résiderai parmi eux» (Chémot 25, 8).
En dépit du fait qu’ll ne soit pas
limité dans |'espace, D-ieu a
exprimé le désir de demeurer dans
une Résidence matérielle. De ce
fait, on peut se demander pourquoi
Hachem a-t-1l ordonné de consacrer
un lieu physique afin qu'y réside Sa
Présence, alors qu’ll déclare Lui-
méme: «Est-ce que Je ne remplis pas
le Ciel et la Terre?» (Jérémie 23, 24)?
Pour répondre a cette question,
rappelons qu’Hachem est I'lllimité
absolu et qu’ll échappe a toute
limite, aussi bien physique que
spirituelle. Et de méme que I'on ne
peut Le saisir dans la dimension
spatiale, on ne peut non plus
L'appréhender par un concept qui
dépasse la notion d’espace, car un
tel concept est lui-méme sujet a des
restrictions. Or, D-ieu transcende
toute définition. Ce n’est que
lorsque |'espace et ce qui le
transcende, le limité et l'illimité, se
rejoignent que peut alors s’exprimer
Son essence, dont le propre est de
«concilier une chose et son
contraire». Tel est le sens du
Michkane (et plus tard du Beth
Hamikdache). Celui-ci était limité
dans son emplacement ainsi que
dans les dimensions de tout ce qui
le constituait. Méme les ustensiles
ui y étaient utilisés étaient limités
ans leur forme et dans leurs
dimensions. Plus encore, ces
spécifications  devaient  suivre
scrupuleusement  les  normes
édictées par la Thora. Or,
précisément a travers |'ustensile le
plus sacré: [’Arche Sainte, on
pouvait  voir comment  ces
dimensions précises exprimaient

TEROUMA

I'illimité. En effet, dans le Saint des
Saints, I’Arche «ne prenait pas de
place» (Yoma 21a); bien que celle-
ci mesurait deux coudées et demie
de longueur et une coudée et demie
de largeur et que le Saint des Saints
était une salle de vingt coudées sur
vingt coudées, lorsque I'on plagait
I’Arche Sainte au centre du Saint
des Saints, on pouvait mesurer dix
coudées a sa droite et a sa gauche.
Dans ce miracle, s’exprimait la
conjonction de |'espace et de ce qui
le transcende, du Ilimité et de
I'illimité: I"'empreinte de |’Essence
Divine. Nous pouvons maintenant
expliquer le sens des paroles de nos
Sages (Chlah, Alchikh) a propos de
notre verset: «lls Me feront un
Sanctuaire et Je résiderai en eux»: |l
n‘est pas dit «en lui (Bétokho)»,
mais «en eux (Bétokham)», ce qui
signifie que D-ieu dans toute Son
Essence veut résider en chaque Juif
et pas seulement dans le Sanctuaire.
Chaque «Ben Israél» a donc le
pouvoir de faire un véritable
Sanctuaire en étudiant la Thora, en
accomplissant les Commandements
divins, et, plus généralement, en
amenant la sainteté dans tout ce qui
I’entoure. De ce fait, lorsqu’un Juif
donne a ses actes les plus habituels
une dimension divine, imprégnant
les actions les plus banales de sa vie
quotidienne, selon le principe:
«Dans tous tes chemins, connais-
Le» (Proverbes 3, 6), il réalise «une
demeure pour I'Essence de D-ieu
ici-bas (Dira BéTa’htonim)» (voir
Midrache Tan’houma Nasso 16)
dans toute sa plénitude. Ce sont de
telles actions ciui conduiront au
Troisieme Temple, prochainement,
de nos Jours..

Collel

«Que symbolisait la corniche d'or qui entourait I'’Arche Sainte?»

‘le ‘Récit du Chabbat

LUAdmour Rabbi Bounim réservait une certaine histoire pour accueillir les ‘Hassidim qui
venait chez lui pour la premiere fois: Un homme trés pauvre, du nom de Reb Aizik Ben
Yékel vivait a Cracovie dans la plus grande misere. Il n‘avait pas un sou en poche, et
sa famille souffrait toujours de la faim. Malgré tout, Reb Aizik gardait sa confiance en
D-ieu et ne perdait pas |'espoir de voir de meilleurs jours. Une nuit, Reb Aizik eut un
réve bizarre: il entendit qu’on lui disait de partir a Prague. «Sous le pont de Prague, sur

DA SYyS

‘Horaires de Chabbat

‘Hadlakat ‘Nerot: 18hO1 ,L

Motsaé Chabbat: 19h09 %
1) 1l convient de s’abstenir, le
Chabbath,  de  bavardages
inutiles, qui ne présentent
aucun intérét; il est évident, de
plus, qu’il sera interdit, ce jour-
la, de raconter des choses qui
peuvent susciter de la peine, ou
de <s’entretenir de propos
interdits,  tels  que  des
mensonges, ou de [a médisance.

2) «D’en faire le sujet de tes
entretiens»; ce qui est interdit,
c’est de «parler», par contre
«penser» est permis. Aussi aura-
t-on le droit de dire qu’on va se
rendre le lendemain a tel
endroit, méme si on a l'intention
de prendre sa voiture pour y
aller. On a le droit de réfléchir a
ses affaires le Chabbath, mais
cela n’implique pas qu’on ait le
droit de consulter ses comptes,
car c’est la une opération
interdite. On n’a pas le droit, le
Chabbath, d’étre préoccupé pas
ses affaires, et bien que nos
Sages aient permis de penser
aux affaires, cela deviendrait
interdit, si, en conséquence de
ces réflexions, on devait se
trouver préoccupé ou soucieux.
Pour donner au Chabbath son
caractere de «délice», il nous
est recommandé de ne pas
penser du tout a nos affaires, et

il faut que nous ayons
I'impression que tout notre
travail est achevé.

(D’apres le livre

Chmirath Chabbath Kéhilkhata)

8 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha 8§Sarah Bat Nouna 8 Yaacov Ben Lisa § Abraham Ben Malka Bénais  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
8 Fortune Messaouda Bat Aicha 8 Juliette Léa bat Sassia Shachouna & Léonie Dabia Bat Julie Débora




la route qui méne au palais du roi, se cache un trésor. Creuse a cet endroit, et
tu t’enrichiras fabuleusement!» Au début Reb Aizik ne fit pas du tout attention
au réve, son imagination avait dd bien travailler la nuit, se dit-il... Mais quand
le réve se répéta le lendemain, puis le surlendemain, il prit la chose au sérieux.
En se réveillant le troisieme jour, il décida de partir pour Prague. Le voyage fut
long et fatiguant. Pourtant, des qu’il arriva a Prague, sans prendre de repos, il
se dirigea immédiatement vers le pont pres du palais du roi. La, 'attendait une
vive déception. L'endroit était gardé trés séverement par les soldats du roi. Jour
et nuit, une patrouille surveillait la circulation des véhicules et les mouvements
des personnes aux alentours du pont. Dans de telles conditions, Reb Aizik ne
pouvait, bien sir, se mettre a creuser pour chercher le trésor! Cependant, il ne
retourna pas chez lui a Cracovie. Il vint chaque jour jusqu’au pont, et y resta
du matin au soir, en espérant profiter une fois d’un retard de patrouille... La vue
de ce Juif qui arrivait chaque matin au pont, éveilla la curiosité des gardes du
roi. «Dis-moi», le questionna un jour I'un des officiers, «pourquoi viens-tu ici
chaque jour? Cherches-tu quelque chose, ou attends-tu quelqu’un juste ici?»
Reb Aizik ne pouvait pas donner une réponse évasive a des questions posées par
un soldat responsable de la garde du palais! Il lui raconta donc toute la vérité: il
avait révé qu’un trésor était enseveli sous ce pont, et il avait fait tout le chemin
depuis sa ville en Pologne pour le découvrir. Lofficier écouta I'explication du
Juif, et partit d’'un grand éclat de rire: «Ah, Ah, Ah! Tu as entrepris un voyage si
fatigant a cause d’un réve...! Si je faisais comme toi, j’irais a Cracovie dans ton
pays! J’ai révé qu’un certain Juif du nom de Aizik Ben Yékel a sous son fourneau
un trésor fabuleux. Tu t'imagines que je partirais pour cela jusqu’en Pologne, et
que j'irai casser le fourneau du Juif pour y découvrir la fortune... Ah, Ah, Ah!»
Lofficier, se moquant bien du Juif, rejoignit la patrouille. Quant a Reb Aizik,
lui, il ne se le fit pas dire deux fois. Il monta dans la premiére voiture pour
la Pologne... Il revint chez lui a Cracovie, et s'empressa de creuser sous son
fourreau.... Il y trouva un grand trésor. Il en consacra une partie a la construction
d’un beau Beth Haknesset, qui porta son nom: «Beth Haknesset de Reb Aizik
Ben Reb Yékel.» Cette belle histoire, expliquait toujours Rabbi Bounim a aussi
un sens profond: «Ce n’est pas toujours en partant au loin pour séjourner dans
la Cour du Rabbi qu’on trouve un trésor moral. Dans sa propre ville, dans sa
maison a soi, chacun peut dévoiler son propre trésor, et arriver a un tres haut
niveau spirituel de Thora et de crainte d’Hachem!»

Il est écrit, a propos de I’Arche Sainte: «Tu la revétiras d’or pur, intérieurement et
extérieurement; et tu I’entoureras d’une corniche d’or (Zer Zahav)» (Chémot 25, 11).
Rachi commente: «Une sorte de couronne en faisait le tour, le long de son pourtour.
L'arche extérieure dépassait en hauteur I'arche intérieure, de sorte que le pourtour
surplombait quelque peu le couvercle. Et lorsque le couvercle reposait sur la largeur des
pans verticaux, le pourtour surplombait ces derniers. C’est le symbole de la couronne
de la Thora». La corniche dont elle était dotée représentait ainsi la Couronne dont le
Saint béni soit-Il pare la Thora et ceux qui s’adonnent a son étude. Cependant, I’Arche
sainte n’était pas la seule piece du Tabernacle munie d’une telle corniche: le verset
stipule que I’Autel d’or en possédait une semblable, ainsi que la Table placée dans le
Sanctuaire (cf. Chémot 30, 3 et 25, 24). Et en effet, nos Sages enseignent qu'il existe
trois Couronnes dans le monde: celle de la Thora, celle du Sacerdoce et celle de la
Royauté [Avot 4, 13]. Le Midrache [Bamidbar Rabba 14, 22] établit ainsi une relation
entre les différentes corniches présentes dans le Tabernacle et ces trois Couronnes:
I’Arche représentait la Thora, I’Autel faisait référence au sacerdoce et la Table symbolisait
quant a elle la royauté. Toutefois, bien que le réle du Sacerdoce — accordé a la famille
de Cohanim — soit prestigieux, et bien que les rois d’Israél méritent les plus hautes
distinctions au sein du Peuple, la Couronne de la Thora occupe parmi elles une place
unique et éminente. Ce principe apparait explicitement dans les décisions du Rambam:
«Le Peuple Juif a été gratifié de trois Couronnes: celle de la Thora, celle du Sacerdoce et
celle de la Royauté. La Couronne du Sacerdoce a été offerte a Aharon (...); celle de la
royauté, c’est David qui en a hérité (...); quant a la Couronne de la Thora, elle est mise
a la disposition de tout Juif (...) Quiconque le souhaite peut venir la prendre. Peut-étre
en viendras-tu a croire que les deux premieres sont plus importantes? Le verset stipule:
‘Par Moi régnent les rois, par Moi gouvernent les grands’ (Proverbes 8, 15-16) — tu en
déduis que la Couronne de la Thora est supérieure aux deux autres» [Hilkhot Talmud
Thora 3, 1]. Rabbi Isser Zalman Meltzer a joliment expliqué les paroles de nos Sages
«S’il est méritant, la Thora sera une couronne (Zer) pour lui. S'il ne I'est pas, elle
deviendra étrangere (Zara) a lui» [Yoma 72a]: si un membre d’Israél qui étudie la Thora
est également empreint de la crainte de Hachem, plein de bons traits de caractere et
aimé des autres, la Thora sera une couronne et un ornement pour lui. Elle le glorifiera
et tous diront que c’est elle qui a raffiné sa facon d’étre et sa personnalité. Mais si ce
méme homme instruit en Thora ne craint pas D-ieu, ne se démarque pas par ses qualités
et n’est pas particulierement apprécié par son entourage, la Thora lui deviendra
étrangeére, contre son gré, et il finira par 'oublier. En effet, a cause de sa connaissance
de laThora, I'honneur de la Thora se trouve profané, puisque les gens diront: «Regardez
les mauvais comportements d’Untel, qui a pourtant beaucoup étudié!» et attribueront
la faute a cette derniére. Ainsi, pour préserver la gloire et I'importance de la Thora, elle
lui deviendra forcément étrangere et il ['oubliera [Avnei Azel]

Ja perle du Chabbath

Il est écrit au début de notre Paracha: «Dis aux Enfants
d’Israél qu’ils Me prélévent une offrande 1% (Térouma)
de la part de quiconque y sera porté par son cceur. Vous
recevrez mon offrande.» (Chémot 25, 2). Il existe une
relation étroite entre la Térouma que prélevait chaque
donateur pour la construction du Michkane et la Thora.
Rapportons a ce propos deux Midrachim: 1) «Deés que
les Béné Israél déclarérent: ‘Naassé VéNichma’ ['Nous
ferons et nous écouterons’ — les Préceptes de la Thora]
(Chémot 24, 7), immédiatement le Saint béni soit-Il leur
dit: ‘Qu’ils Me prélévent une offrande pour construire
le Tabernacle’» [Tana déBé Eliahou]. 2) «'Qu’ils Me
prélévent une offrande map Sbampn  (Véik’hou Li
Térouma)’, c’est ce qui est écrit: ‘Car Je vous ai donné
une bonne part 3% nrp? [Léka’h Tov - la Thora],
n’abandonnez pas Mon enseignement’ (Proverbes 4, 2).
Aussi, n‘abandonnez pas la marchandise riph (Méka’h)

ue Je vous ai donné (le Midrache joue sur la parenté

es termes: 1Y (Véyikrou), migh (Léka’h) et mpts (Méka’h)
[Chémot Rabba 33, 1]. Par ailleurs, le Baal Hatourim
fait remarquer que le mot 720 (Térouma) est formé des
lettres «2 M Thora Memp», allusion a la Thora qui a été
donnée a Moché Rabbénou au bout de quarante jours
[le temps de la formation de I'embryon — la lettre Mem
ayant la valeur numérique de quarante]. Or, a propos de
I'apprentissage de la Thora de Moché, le Talmud
enseigne [Nedarim 38b]: «Au début Moché apprenait la
Thora et l'oubliait, jusqu’a qu’elle lui soit offerte comme
un cadeau». Ainsi, |'effort et la fatigue dans I’étude ont
donné a Moché le mérite de recevoir en cadeau du Ciel
la Thora. Cette capacité est livrée a chaque Juif (car
porteur en lui d'une étincelle de Moché Rabbénou),
aussi est-il en mesure, grace a la fatigue dans |’étude, de
recevoir en don du Ciel sa part de Thora (comme
mentionné dans la Priere: «Donne-nous notre part dans
Ta Thora») [voir lyoun Yaacov], celle-ci ayant déja été
donnée (du moins globalement) a Moché, comme
I’enseigne le Midrache: «Tout ce qu’un sage assidu va
innover dans la Thora (‘Hidouchim) a déja été donné a
Moché au Mont Sinai» [Vayikra Rabba 22, 1]. C'est le
sens caché du verset de notre Paracha: «Dis aux Enfants
d’Israél qu’ils Me prélévent une offrande 205
(Térouma): La Thora donnée en cadeau a Moché a la fin
des quarante jours sur le Mont Sinai — de la part de
quicor%?ue y sera porté par son ceeur: Celui qui étudie
avec effort et fatigue pour révéler sa part de Thora qui lui
incombe — Vous recevrez mon offrande: Alors, il recevra
de la part d’"Hachem, comme ce fut le cas pour Moché,
sa portion de Thora en cadeau (pure et authentique).
Dans les derniéres générations, les Juifs dévoileront la
dimension |a plus élevée de la Thora: La «Cinquantiéme
Porte de I'Intelligence», a laquelle méme Moché, en son
temps, n’a pas eu acces (si ce n’est le dernier jour de sa
vie), comme il est dit: «Cinquante Porte de I'Intelligence
furent créées, et toutes sauf une ont été données a
Moché, car il est écrit: ‘Tu I'as fait de peu inférieur au
étres divins’ (Téhilim 8, 6)» [Nédarim 38a]. Aussi, le Or
Ha’haim commente-t-il (sur Chémot 3, 8): «...Sache,
que les Béné Israél ont pu atteindre par I'intermédiaire
de Moché les quarante-neuf Portes de I'Intelligence, et la
raison pour laquelle il n‘ont pas atteint la cinquantiéme
Porte, provient du fait que les Béné Israél n‘ont pas été
plongés dans la cinquantieme Porte de 'impureté, et
qu’il n’ont pas eu a la purifier en sortant d’Egypte. Le fait
que les Béné Israél ne sont pas entrés dans la
cinquantiéme Porte de I'impureté a entrainé qu’ils n‘ont
pas pu atteindre la cinquantieme Porte de I’Intelligence.
Mais, Hachem nous a promis qu’a la fin des Temps, les
Juifs entreront dans la cinquantiéme Porte de I'impureté
et qu'’ils pourront grdce a cela, atteindre la cinquantieme
Porte de [lIntelligence. Les Béné Israél en Egypte
n’auraient pas pu survivre a la cinquantiéme Porte de
Vimpureté du fait qu’ils n’avaient pas encore recu la
Thora. Mais la génération du Machia’h ne sera pas mise
en danger dans I'immersion de la cinquantieme Porte
de l'impureté puisqu'’ils seront les enfants de la Thora.»



