
Il est écrit au début de notre Paracha: 
«Ils Me feront un Sanctuaire et Je 
résiderai parmi eux» (Chémot 25, 8). 
En dépit du fait qu’Il ne soit pas 
limité dans l’espace, D-ieu a 
exprimé le désir de demeurer dans 
une Résidence matérielle. De ce 
fait, on peut se demander pourquoi 
Hachem a-t-Il ordonné de consacrer 
un lieu physique afin qu’y réside Sa 
Présence, alors qu’Il déclare Lui-
même: «Est-ce que Je ne remplis pas 
le Ciel et la Terre?» (Jérémie 23, 24)? 
Pour répondre à cette question, 
rappelons qu’Hachem est l’Illimité 
absolu et qu’Il échappe à toute 
limite, aussi bien physique que 
spirituelle. Et de même que l’on ne 
peut Le saisir dans la dimension 
spatiale, on ne peut non plus 
L’appréhender par un concept qui 
dépasse la notion d’espace, car un 
tel concept est lui-même sujet à des 
restrictions. Or, D-ieu transcende 
toute définition. Ce n’est que 
lorsque l’espace et ce qui le 
transcende, le limité et l’illimité, se 
rejoignent que peut alors s’exprimer 
Son essence, dont le propre est de 
«concilier une chose et son 
contraire». Tel est le sens du 
Michkane (et plus tard du Beth 
Hamikdache). Celui-ci était limité 
dans son emplacement ainsi que 
dans les dimensions de tout ce qui 
le constituait. Même les ustensiles 
qui y étaient utilisés étaient limités 
dans leur forme et dans leurs 
dimensions. Plus encore, ces 
spécifications devaient suivre 
scrupuleusement les normes 
édictées par la Thora. Or, 
précisément à travers l’ustensile le 
plus sacré: l’Arche Sainte, on 
pouvait voir comment ces 
dimensions précises exprimaient 

l’illimité. En effet, dans le Saint des 
Saints, l’Arche «ne prenait pas de 
place» (Yoma 21a); bien que celle-
ci mesurait deux coudées et demie 
de longueur et une coudée et demie 
de largeur et que le Saint des Saints 
était une salle de vingt coudées sur 
vingt coudées, lorsque l’on plaçait 
l’Arche Sainte au centre du Saint 
des Saints, on pouvait mesurer dix 
coudées à sa droite et à sa gauche. 
Dans ce miracle, s’exprimait la 
conjonction de l’espace et de ce qui 
le transcende, du limité et de 
l’illimité: l’empreinte de l’Essence 
Divine. Nous pouvons maintenant 
expliquer le sens des paroles de nos 
Sages (Chlah, Alchikh) à propos de 
notre verset: «Ils Me feront un 
Sanctuaire et Je résiderai en eux»: Il 
n’est pas dit «en lui  (Bétokho)», 
mais «en eux (Bétokham)», ce qui 
signifie que D-ieu dans toute Son 
Essence veut résider en chaque Juif 
et pas seulement dans le Sanctuaire. 
Chaque «Ben Israël» a donc le 
pouvoir de faire un véritable 
Sanctuaire en étudiant la Thora, en 
accomplissant les Commandements 
divins, et, plus généralement, en 
amenant la sainteté dans tout ce qui 
l’entoure. De ce fait, lorsqu’un Juif 
donne à ses actes les plus habituels 
une dimension divine, imprégnant 
les actions les plus banales de sa vie 
quotidienne, selon le principe: 
«Dans tous tes chemins, connais-
Le» (Proverbes 3, 6), il réalise «une 
demeure pour l’Essence de D-ieu 
ici-bas (Dira BéTa’htonim)» (voir 
Midrache Tan’houma Nasso 16) 
dans toute sa plénitude. Ce sont de 
telles actions qui conduiront au 
Troisième Temple, prochainement, 
de nos Jours..

Collel

Le feuillet de la Communauté 
Sarcelles

Térouma
4 Adar 5786
21 Février 

2026
347

Horaires de Chabbat

Hadlakat Nérot:  18h01
Motsaé Chabbat: 19h09

Dvar Torah Térouma

1) Il convient de s’abstenir, le 
Chabbath, de bavardages 
inutiles, qui ne présentent 
aucun intérêt; il est évident, de 
plus, qu’il sera interdit, ce jour-
là, de raconter des choses qui 
peuvent susciter de la peine, ou 
de s’entretenir de propos 
interdits, tels que des 
mensonges, ou de la médisance. 

2) «D’en faire le sujet de tes 
entretiens»; ce qui est interdit, 
c’est de «parler», par contre 
«penser» est permis. Aussi aura-
t-on le droit de dire qu’on va se 
rendre le lendemain à tel 
endroit, même si on a l’intention 
de prendre sa voiture pour y 
aller. On a le droit de réfléchir à 
ses affaires le Chabbath, mais 
cela n’implique pas qu’on ait le 
droit de consulter ses comptes, 
car c’est là une opération 
interdite. On n’a pas le droit, le 
Chabbath, d’être préoccupé pas 
ses affaires, et bien que nos 
Sages aient permis de penser 
aux affaires, cela deviendrait 
interdit, si, en conséquence de 
ces réflexions, on devait se 
trouver préoccupé ou soucieux. 
Pour donner au Chabbath son 
caractère de «délice», il nous 
est recommandé de ne pas 
penser du tout à nos affaires, et 
il faut que nous ayons 
l’impression que tout notre 
travail est achevé.

(D’après le livre
Chmirath Chabbath Kéhilkhata)

 Josiane Esther Soria Bat Sim’ha  Josiane Esther Soria Bat Sim’ha Sarah Bat Nouna Sarah Bat Nouna  Yaacov Ben Lisa  Yaacov Ben Lisa  Abraham Ben Malka Bénaïs  Abraham Ben Malka Bénaïs  Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili Ra’hamim Raymond Ben Esther Zuili
 Fortune Messaouda Bat Aïcha  Fortune Messaouda Bat Aïcha  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Juliette Léa bat Sassia Shachouna  Léonie Dabia Bat Julie Débora Léonie Dabia Bat Julie Débora

לעילוי נשמת

«Que symbolisait la corniche d’or qui entourait l’Arche Sainte?»

Le Récit du Chabbat
L’Admour Rabbi Bounim réservait une certaine histoire pour accueillir les ‘Hassidim qui 
venait chez lui pour la première fois: Un homme très pauvre, du nom de Reb Aïzik Ben 
Yékel vivait à Cracovie dans la plus grande misère. Il n’avait pas un sou en poche, et 
sa famille souffrait toujours de la faim. Malgré tout, Reb Aïzik gardait sa confiance en 
D-ieu et ne perdait pas l’espoir de voir de meilleurs jours. Une nuit, Reb Aïzik eut un 
rêve bizarre: il entendit qu’on lui disait de partir à Prague. «Sous le pont de Prague, sur 



Il est écrit, à propos de l’Arche Sainte: «Tu la revêtiras d’or pur, intérieurement et 
extérieurement; et tu l’entoureras d’une corniche d’or (Zer Zahav)» (Chémot 25, 11). 
Rachi commente: «Une sorte de couronne en faisait le tour, le long de son pourtour. 
L’arche extérieure dépassait en hauteur l’arche intérieure, de sorte que le pourtour 
surplombait quelque peu le couvercle. Et lorsque le couvercle reposait sur la largeur des 
pans verticaux, le pourtour surplombait ces derniers. C’est le symbole de la couronne 
de la Thora». La corniche dont elle était dotée représentait ainsi la Couronne dont le 
Saint béni soit-Il pare la Thora et ceux qui s’adonnent à son étude.  Cependant, l’Arche 
sainte n’était pas la seule pièce du Tabernacle munie d’une telle corniche: le verset 
stipule que l’Autel d’or en possédait une semblable, ainsi que la Table placée dans le 
Sanctuaire (cf. Chémot 30, 3 et 25, 24). Et en effet, nos Sages enseignent qu’il existe 
trois Couronnes dans le monde: celle de la Thora, celle du Sacerdoce et celle de la 
Royauté [Avot 4, 13]. Le Midrache [Bamidbar Rabba 14, 22] établit ainsi une relation 
entre les différentes corniches présentes dans le Tabernacle et ces trois Couronnes: 
l’Arche représentait la Thora, l’Autel faisait référence au sacerdoce et la Table symbolisait 
quant à elle la royauté. Toutefois, bien que le rôle du Sacerdoce – accordé à la famille 
de Cohanim – soit prestigieux, et bien que les rois d’Israël méritent les plus hautes 
distinctions au sein du Peuple, la Couronne de la Thora occupe parmi elles une place 
unique et éminente. Ce principe apparaît explicitement dans les décisions du Rambam: 
«Le Peuple Juif a été gratifié de trois Couronnes: celle de la Thora, celle du Sacerdoce et 
celle de la Royauté. La Couronne du Sacerdoce a été offerte à Aharon (…); celle de la 
royauté, c’est David qui en a hérité (…); quant à la Couronne de la Thora, elle est mise 
à la disposition de tout Juif (…) Quiconque le souhaite peut venir la prendre. Peut-être 
en viendras-tu à croire que les deux premières sont plus importantes? Le verset stipule: 
‘Par Moi règnent les rois, par Moi gouvernent les grands’ (Proverbes 8, 15-16) – tu en 
déduis que la Couronne de la Thora est supérieure aux deux autres» [Hilkhot Talmud 
Thora 3, 1]. Rabbi Isser Zalman Meltzer a joliment expliqué les paroles de nos Sages 
«S’il est méritant, la Thora sera une couronne (Zer) pour lui. S’il ne l’est pas, elle 
deviendra étrangère (Zara) à lui» [Yoma 72a]: si un membre d’Israël qui étudie la Thora 
est également empreint de la crainte de Hachem, plein de bons traits de caractère et 
aimé des autres, la Thora sera une couronne et un ornement pour lui. Elle le glorifiera 
et tous diront que c’est elle qui a raffiné sa façon d’être et sa personnalité. Mais si ce 
même homme instruit en Thora ne craint pas D-ieu, ne se démarque pas par ses qualités 
et n’est pas particulièrement apprécié par son entourage, la Thora lui deviendra 
étrangère, contre son gré, et il finira par l’oublier. En effet, à cause de sa connaissance 
de la Thora, l’honneur de la Thora se trouve profané, puisque les gens diront: «Regardez 
les mauvais comportements d’Untel, qui a pourtant beaucoup étudié!» et attribueront 
la faute à cette dernière. Ainsi, pour préserver la gloire et l’importance de la Thora, elle 
lui deviendra forcément étrangère et il l’oubliera [Avnei Azel]

la route qui mène au palais du roi, se cache un trésor. Creuse à cet endroit, et 
tu t’enrichiras fabuleusement!» Au début Reb Aïzik ne fit pas du tout attention 
au rêve, son imagination avait dû bien travailler la nuit, se dit-il... Mais quand 
le rêve se répéta le lendemain, puis le surlendemain, il prit la chose au sérieux. 
En se réveillant le troisième jour, il décida de partir pour Prague. Le voyage fut 
long et fatiguant. Pourtant, dès qu’il arriva à Prague, sans prendre de repos, il 
se dirigea immédiatement vers le pont près du palais du roi. Là, l’attendait une 
vive déception. L’endroit était gardé très sévèrement par les soldats du roi. Jour 
et nuit, une patrouille surveillait la circulation des véhicules et les mouvements 
des personnes aux alentours du pont. Dans de telles conditions, Reb Aïzik ne 
pouvait, bien sûr, se mettre à creuser pour chercher le trésor! Cependant, il ne 
retourna pas chez lui à Cracovie. Il vint chaque jour jusqu’au pont, et y resta 
du matin au soir, en espérant profiter une fois d’un retard de patrouille... La vue 
de ce Juif qui arrivait chaque matin au pont, éveilla la curiosité des gardes du 
roi. «Dis-moi», le questionna un jour l’un des officiers, «pourquoi viens-tu ici 
chaque jour? Cherches-tu quelque chose, ou attends-tu quelqu’un juste ici?» 
Reb Aïzik ne pouvait pas donner une réponse évasive à des questions posées par 
un soldat responsable de la garde du palais! Il lui raconta donc toute la vérité: il 
avait rêvé qu’un trésor était enseveli sous ce pont, et il avait fait tout le chemin 
depuis sa ville en Pologne pour le découvrir. L’officier écouta l’explication du 
Juif, et partit d’un grand éclat de rire: «Ah, Ah, Ah! Tu as entrepris un voyage si 
fatigant à cause d’un rêve...! Si je faisais comme toi, j’irais à Cracovie dans ton 
pays! J’ai rêvé qu’un certain Juif du nom de Aïzik Ben Yékel a sous son fourneau 
un trésor fabuleux. Tu t’imagines que je partirais pour cela jusqu’en Pologne, et 
que j’irai casser le fourneau du Juif pour y découvrir la fortune… Ah, Ah, Ah!» 
L’officier, se moquant bien du Juif, rejoignit la patrouille. Quant à Reb Aïzik, 
lui, il ne se le fit pas dire deux fois. Il monta dans la première voiture pour 
la Pologne... Il revint chez lui à Cracovie, et s’empressa de creuser sous son 
fourreau.... Il y trouva un grand trésor. Il en consacra une partie à la construction 
d’un beau Beth Haknesset, qui porta son nom: «Beth Haknesset de Reb Aïzik 
Ben Reb Yékel.» Cette belle histoire, expliquait toujours Rabbi Bounim a aussi 
un sens profond: «Ce n’est pas toujours en partant au loin pour séjourner dans 
la Cour du Rabbi qu’on trouve un trésor moral. Dans sa propre ville, dans sa 
maison à soi, chacun peut dévoiler son propre trésor, et arriver à un très haut 
niveau spirituel de Thora et de crainte d’Hachem!» 

Il est écrit au début de notre Paracha: «Dis aux Enfants 
d’Israël qu’ils Me prélèvent une offrande רוּּמָָה  (Térouma) תְּ�ְ
de la part de quiconque y sera porté par son cœur. Vous 
recevrez mon offrande.» (Chémot 25, 2). Il existe une 
relation étroite entre la Térouma que prélevait chaque 
donateur pour la construction du Michkane et la Thora. 
Rapportons à ce propos deux Midrachim: 1) «Dès que 
les Béné Israël déclarèrent: ‘Naassé VéNichma’ [‘Nous 
ferons et nous écouterons’ – les Préceptes de la Thora] 
(Chémot 24, 7), immédiatement le Saint béni soit-Il leur 
dit: ‘Qu’ils Me prélèvent une offrande pour construire 
le Tabernacle’» [Tana déBé Eliahou]. 2) «‘Qu’ils Me 
prélèvent une offrande רוּּמָָה תְּ�ְ  Véik’hou Li) וְְיִִקְְחוּּ-לִִי 
Térouma)’, c’est ce qui est écrit: ‘Car Je vous ai donné 
une bonne part טוֹֹב  ,[Léka’h Tov - la Thora] לֶֶקַַח 
n’abandonnez pas Mon enseignement’ (Proverbes 4, 2). 
Aussi, n’abandonnez pas la marchandise מִִקָָח (Méka’h) 
que Je vous ai donné (le Midrache joue sur la parenté 
des termes: ּּוְְיִִקְְחו (Véyikrou), לֶֶקַַח (Léka’h) et מִִקָָח (Méka’h) 
[Chémot Rabba 33, 1]. Par ailleurs, le Baal Hatourim 
fait remarquer que le mot רוּּמָָה  est formé des (Térouma) תְּ�ְ
lettres «ותרה מ Thora Mem», allusion à la Thora qui a été 
donnée à Moché Rabbénou au bout de quarante jours 
[le temps de la formation de l’embryon – la lettre Mem 
ayant la valeur numérique de quarante]. Or, à propos de 
l’apprentissage de la Thora de Moché, le Talmud 
enseigne [Nédarim 38b]: «Au début Moché apprenait la 
Thora et l’oubliait, jusqu’à qu’elle lui soit offerte comme 
un cadeau». Ainsi, l’effort et la fatigue dans l’étude ont 
donné à Moché le mérite de recevoir en cadeau du Ciel 
la Thora. Cette capacité est livrée à chaque Juif (car 
porteur en lui d’une étincelle de Moché Rabbénou), 
aussi est-il en mesure, grâce à la fatigue dans l’étude, de 
recevoir en don du Ciel sa part de Thora (comme 
mentionné dans la Prière: «Donne-nous notre part dans 
Ta Thora») [voir Iyoun Yaacov], celle-ci ayant déjà été 
donnée (du moins globalement) à Moché, comme 
l’enseigne le Midrache: «Tout ce qu’un sage assidu va 
innover dans la Thora (‘Hidouchim) a déjà été donné à 
Moché au Mont Sinaï» [Vayikra Rabba 22, 1]. C’est le 
sens caché du verset de notre Paracha: «Dis aux Enfants 
d’Israël qu’ils Me prélèvent une offrande רוּּמָָה  תְּ�ְ
(Térouma): La Thora donnée en cadeau à Moché à la fin 
des quarante jours sur le Mont Sinaï – de la part de 
quiconque y sera porté par son cœur: Celui qui étudie 
avec effort et fatigue pour révéler sa part de Thora qui lui 
incombe – Vous recevrez mon offrande: Alors, il recevra 
de la part d’Hachem, comme ce fut le cas pour Moché, 
sa portion de Thora en cadeau (pure et authentique). 
Dans les dernières générations, les Juifs dévoileront la 
dimension la plus élevée de la Thora: La «Cinquantième 
Porte de l’Intelligence», à laquelle même Moché, en son 
temps, n’a pas eu accès (si ce n’est le dernier jour de sa 
vie), comme il est dit: «Cinquante Porte de l’Intelligence 
furent créées, et toutes sauf une ont été données à 
Moché, car il est écrit: ‘Tu l’as fait de peu inférieur au 
êtres divins’ (Téhilim 8, 6)» [Nédarim 38a]. Aussi, le Or 
Ha’haïm commente-t-il (sur Chémot 3, 8): «…Sache, 
que les Béné Israël ont pu atteindre par l’intermédiaire 
de Moché les quarante-neuf Portes de l’Intelligence, et la 
raison pour laquelle il n’ont pas atteint la cinquantième 
Porte, provient du fait que les Béné Israël n’ont pas été 
plongés dans la cinquantième Porte de l’impureté, et 
qu’il n’ont pas eu à la purifier en sortant d’Egypte. Le fait 
que les Béné Israël ne sont pas entrés dans la 
cinquantième Porte de l’impureté a entrainé qu’ils n’ont 
pas pu atteindre la cinquantième Porte de l’Intelligence. 
Mais, Hachem nous a promis qu’à la fin des Temps, les 
Juifs entreront dans la cinquantième Porte de l’impureté 
et qu’ils pourront grâce à cela, atteindre la cinquantième 
Porte de l’Intelligence. Les Béné Israël en Egypte 
n’auraient pas pu survivre à la cinquantième Porte de 
l’impureté du fait qu’ils n’avaient pas encore reçu la 
Thora. Mais la génération du Machia’h ne sera pas mise 
en danger dans l’immersion de la cinquantième Porte 
de l’impureté puisqu’ils seront les enfants de la Thora.»

Réponses

La perle du Chabbath


